ИЕРОМОНАХ ПАНТЕЛЕИМОН COBCK КНИГА ВТОРАЯ



# **ИЕРОМОНАХ ПАНТЕЛЕИМОН** (ЛЕДИН)



ОБ ОДЕРЖИМОСТИ ДУХАМИ ТЬМЫ выпуск второй



ФОНД «БЛАГОВЕСТ» МОСКВА, 1998 **Козни бесовские.** Выпуск второй.
— СПб.: «М.П.Ф. «БЛАГОВЕСТ», 1998.—160 с.

ISBN 5-7854-0043-X

- Иеромонах Пантелеимон (Ледин), текст, 1998
- © Фонд «Благовест», 1998

#### КОЗНИ БЕСОВСКИЕ (выпуск второй)

Издание осуществлено
Международным православным фондом «БЛАГОВЕСТ»

ЛР № 090157 от 01.08.96 г.

#### ISBN 5-7854-0043-X

Подписано в печать 11.04.98. Формат 84×108<sup>1</sup>/<sub>32</sub>. Объем 10 п. л. Печать офсетная. Тираж 30 000 экз. Заказ № 344.

Международный православный фонд **«Благовест»** 129090, Москва, 2-й Троицкий переулок, д. 6а, строение 9.

Отпечатано с готовых диапозитивов
в ГИПК «Лениздат» (типография им. Володарского)
Государственного комитета РФ по печати.
191023, Санкт-Петербург, наб. р. Фонтанки, 59.

#### OT ABTOPA

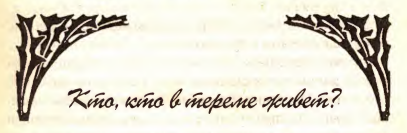
Эта книга является продолжением нашего с вами разговора о духовном воздействии на нас бесов, их кознях и проделках, которыми они наносят вред душе и телу, отравляя жизнь христианина здесь и мешая прохождению его души в Царствие Небесное. Появление книги вызвано горячим откликом читателей на первую публикацию на эту тему, но не только им. Многочисленность посетителей храма, их стремление узнать как можно больше о своей болезни и способах исцеления заставили нас выпустить листки-беседы, избавляющие от изнурительных повторений нужных поучений. Для их составления частично использован материал первой книги, но, конечно, небольшая часть.

Эти беседы составляют первый раздел книги. Его завершает подборка ответов на ваши вопросы, связанные с нашей темой: я смог ответить только на некоторые из них, так как ограничен временем. В дальнейшем придется выпустить отдельную книгу вопросов и ответов, но сейчас на это просто нет сил. Вопросы, продиктованные вашим праздным любопытством, я опустил: пожалейте меня и себя и не спрашивайте о том, что не служит к нашей духовной пользе.

Во второй раздел включен материал, нужный нам для всестороннего рассмотрения интересующего нас вопроса. Подборка получилась несколько пестрая по своему содержанию, но это неизбежно: у каждого свой подход к теме одержимости. Для нас это даже полезно, так как позволяет по-разному взглянуть на проблему и, может быть, ликвидировать какие-то пробелы в своих знаниях.

### на приходе

(из современной практики)



ришедшая в храм и обратившаяся за помощью женщина была очень взволнована, испугана и вся в слезах: «Помогите, в квартире творится что-то невероятное, там страшно находиться!»

Очень часто в последнее время приходится слышать такие просьбы. Освящение неспокойных жилищ становится одной из основных треб, на которую священники тратят массу сил и времени и порою попусту: машем кулаками уже после драки — получается не освящение квартиры или дома, а очищение его от уже вселившихся нежелательных жильцов, всякой духовной мерзости.

В требниках Русской Православной Церкви прямо указана последовательность наших действий: вначале — «Молитва на основание дому», затем — «Молитва, егда кто имать внити в дом нов» и только потом, если потребно, «Молитва о храмине, стужаемой от злых духов». Мало того, существует чин на основание града, чин на освящение места под кладбище. Все это наши предки знали и выполняли, поэтому и было редкостью вселение нечисти в дома, бани или гумна и тока, об этом писали и сообщали, как о диковине. Сейчас же не так...

Как бы вы поступили, если, придя в дом, увидели в нем посторонних людей, распоряжающихся в нем без

вашего разрешения и спросу? А как поступить Творцу и Владыке Неба и земли, когда Он видит, как мы попираем все духовные законы и правила: живем, как нам заблагорассудится и ни во что Его, Творца, не ставим, не знаем, да и знать не хотим?!

Он попускает нечистым духам вселяться в нас, в наши дома и жилища, в животных, чтобы мы одумались и исправились, пришли к покаянию и оплакали себя и свои безумные действия. А мы, священники, вместо плача и покаяния часто слышим ропот и возмущение: «Ведь мы не знали!» Неправда, не хотели знать, боялись узнать, потому что не хотели выполнять.

\* \* \*

«Близость с Господом познается не по плотскому сродству, а по тщательности в исполнении воли Божией».

#### Святитель Василий Великий

«Любящим Бога удобен и приятен труд исполнения заповедей, потому что любовь Божия делает подвиг легким и вожделенным».

#### Преподобный Макарий Египетский

«Заповеди Божии выше всех сокров<mark>ищ мира».</mark> Преподобный Исаак Сирин

осподь дал нам заповеди из любви Своей к нам, по неизреченной Своей милости и для нашей же пользы. Выполнение этих заповедей для нас легко. Господь Сам это свидетельствует в Евангелии от Матфея: Иго Мое благо, и бремя Мое легко (Мф. 11: 30). «Отчего же нам трудно их выполнять?» — спросите вы. Причина в нашем эгоизме, самовлюбленности и неумении себе в чем-либо отказывать. Мы все в себе, в нас нет любви к

Богу, которая должна быть, мы забываем, что являемся христианами, воинами Христовыми. Отступничество наше от Господа страшно и всесторонне. Мы часто переходим в стан врага, даже не замечая этого, вернее, не желая замечать.

В Таинстве Крещения мы отрицались сатаны и всех дел его и обещали Господу выполнять только Его волю, обещали отвергнуться себя и каждый шаг, любой поступок совершать во имя Христа, по канонам и правилам Святой Православной Церкви. На деле у нас совсем не так.

Есть молитвы на освящение всякой вещи и на разные случаи — мы ими пренебрегаем, есть Таинства Церкви — мы к ним не приступаем, есть Богослужение и молитвенные правила — мы в них не участвуем, есть пост и воздержание, которые мы нарушаем. В результате мы запускаем себя до такой степени, что нам все это становится неприятно; враждебность ко всему церковному становится нормой нашей жизни. Мы отказываемся от Христа, а не Он от нас.

С чего же нам начинать? Что будет нашим первым шагом ко Христу? Начало премудрости — страх Господень (Пс. 110: 10), — он и должен стать основой нашего исправления. Нам пора наконец-то понять, что не только каждый шаг наш и каждое деяние известны Богу, но и каждая мысль, и все наклонности нашего сердца не сокрыты от Него. Господь все знает и видит, Ангелы Божии, хранители наши, отошли от нас за грехи наши, бесы записали все наши дела и проступки в хартии свои... Чего же мы ждем, почему не спешим ко Господу с покаянием, почему не спешим очистить душу свою в Таинстве Исповеди?

Исповедь, чистосердечное раскаяние — вторая ступенька наша к Богу, второй наш шажок. Без всякого оправдания, с сокрушением сердца, со слезами мы долж-

ны воспринять этот дивный Божественный дар, это Божественное чудо, могущее воскресить нас, переродить и исправить.

Очистив внутреннюю храмину, быстро перейдем к внешней.

Рече же к нему Иисус: яко днесь спасение дому сему бысть (Лк. 19: 9).

«Кайся, кайся — да исправляйся!» — гласит народная поговорка. *Исправление соделанного* и есть третья ступенька на пути нашего примирения с Богом. Конечно, речь идет лишь о том, что возможно исправить.

Под жилищем мы подразумеваем и внутреннюю нашу клеть — сердце: это жилище души и ума, когда он (ум) входит туда для молитвы. Жилище — это дом или квартира, где проживаем, одни или с семьею. Наконец — это деревня, поселок или город, страна и вся земля, которую мы также называем нашим домом.

Давайте остановимся на доме или квартире, так как это тема нашей беседы. Для начала приведу вам два примера, как не надо поступать.

Первый пример. Один мужчина с семьею переехал жить в Ленинградскую область, купив бывший финский хуторок. Начал строиться без молитвы и благословения, да еще под фундамент для дома взял камни и плиты с могил заброшенного местного кладбища. Построился, пожил немного и умер, оставив дом детям. Те постоянно жаловались всем, что в доме невозможно жить, тяжело и неуютно. В довершение всего, хулиганы раскопали могилу старика в поисках фронтовых наград.

Другой пример. Одна семья долго стояла в очереди на квартиру по месту работы. Проходили годы, очередь двигалась очень медленно. «Одно жулье везде», — бурчал хозяин. Ворчал, негодовал и наконец начал писать

жалобы в разные инстанции. Так прошло еще года два. Озлобленные, измотанные тяжбами, они все-таки получили трехкомнатную квартиру. Въехали и устроили шумное новоселье. «Меня не проведешь, — говорил пьяный хозяин, — кому угодно нос утру, за себя постоять всегда смогу!» Месяца через три и свадьбу сына отпраздновали.

Только счастья и тишины в этой квартире не было. Сын начал пить и постоянно дрался с женою. Она то уходила к своим родным, то мирилась и обратно возвращалась. Да и старики начали хворать.

«Сделано нам. Все завидовали. Точно сделано, сглазили, — говорила хозяйка мужу, — надо к бабке сходить, снять сглаз». — «Сначала сына нужно закодировать, — возражал старик, — тогда все образуется». Сын пригласил своего приятеля для консультации, так как тот вроде бы что-то смыслил в бесовщине. Жора, так звали друга, привязал обручальное кольцо сына на нитку и начал проверять квартиру на «биополя». Кольцо то раскачивалось, то ходило ходуном под удивленными взглядами обитателей. «Смотри-ка, и точно чтото есть», — удивлялся старик. «Сделано, сделано», напирала хозяйка. Жора также советовал сходить к опытной бабке, назвал адрес. Сходили. Выстояв очередь, попали «на прием», получили инструкцию, что и где посыпать, где и как окропить, а также что читать при этом, какие заговоры. Выполнили все тщательно под наблюдением деда, и через полгода скончался хозяин от рака, следом за ним — жена. В квартире стали летать огоньки, двигаться предметы. Сын с невесткою разменяли ее: к этому времени они разошлись окончательно.

Можно только удивляться поведению таких православных христиан, их слепоте духовной: современному человеку свойственно полное непонимание смысла жизни, непонимание, для чего человек пребывает на земле.

Поведение их совершенно противоположно учению Христа, всеми делами своими они показывают, что стали врагами Его. Страшное омрачение!

Ну, а если, по милости Божией, прояснился рассудок ваш и вы стали видеть мерзости поступков своих? Спешите очистить себя и взгляните на жилище свое другими, новыми, омытыми слезами и сокрушением глазами.

И печальное откроется вам зрелище, страшное и жуткое! Оказывается, что вы сделали все, чтобы невозможно было жить в квартире. В этом вам, конечно, помогли строители и архитекторы, другие «специалисты». Какие там молитвы на основание дома: мат, ругань, пьянка сопровождают строительство с начала и до конца. Никто не думает о том, что жилища наши вредны не только для души, но и для тела: бетон — это преступление против человечества!

Почему же бесы расположились в наших домах? Мы создали для этого прекрасные условия. Для того чтобы изгнать их, должно провести обратные действия на духовном и физическом планах.

Смотрим же духовными очами на наше жилище. Чем мы привлекли к себе врага? Может быть, работали в квартире или на строительстве своего дома по воскресным и праздничным дням, когда, по правилам Церкви, обязаны быть на Богослужении в храме, да еще оправдывали себя, дерзко отвечая останавливавшим нас от такого безрассудства.

Может быть, мы в доме курим или позволяем это делать другим.

Устраивали попойки, допускали матерную брань, непристойные песни и разговоры.

Кричали на родителей, требовали для себя лучшую комнату, притесняли при этом других и обижали их.

При получении квартиры или строительстве дома обманывали кого-нибудь, расплачивались с рабочими водкой.

Разрешали колдунам, экстрасенсам, биоэнергетикам, йогам, последователям Рерихов и Блаватской, мастерам неконтактного массажа и другим «целителям» приходить в наш дом или совершать в нем магические действия.

Проверяли биополя квартиры, гадали, играли в карты, занимались спиритизмом, вели в доме антирелигиозную пропаганду.

Допускали в квартире развратные действия, занимались сводничеством, развращали малолетних или своим поведением подавали плохой пример им.

Воскуряли восточные благовония: индийские ароматические палочки и так далее.

Все перечисленные выше действия как магнитом притягивают бесов в квартиру, поэтому следует исповедовать эти грехи и избегать в дальнейшем таких поступков. Но это только полбеды. Приходя в дом для освящения его, чего только там не встретишь: на полках — книги еретического содержания, астрологические прогнозы, учебники неконтактного массажа, руководство по магии и т. д. На стенах — плакаты эротического содержания, ритуальные маски, изображения бесов, страшилища... Просто оторопь берет: как люди не боятся Бога, как возлюбили грязь! На кухне, а то и в комнате коллекции пивных банок, спичечных коробок, пачек от сигарет. В ванной и туалете стены обклеены обнаженными дивами, полки завалены различными шампунями и кремами. Все говорит о том, что тело здесь любят, холят и потворствуют его прихотям. Только это обман. Иллюзия. Потакание страстям и развращение никогда не ведет к здоровью, то же можно сказать и о спорте.

Но особое внимание следует обратить на сегодняшнего хозяина дома, кумира и любимца — телевизор. Американцы еще в шестидесятых годах назвали его голубым диаволом (blue devil), мы же его возлюбили особо. Во многих квартирах в каждой комнате, а то и на кухне стоит он на почетном месте. Для полочки с иконками не находится места, для него же есть, притом самое лучшее и удобное. О какой молитве можно говорить с обитателями такой квартиры, о каком православном образе жизни?

Телевизор отнимает у нас время, самый драгоценный талант из предоставленных нам Господом. Почитать и помолиться уже некогда, заниматься и беседовать с детьми не надо: достаточно посадить их рядом, и пусть смотрят. Он нас облучает, от сидения перед ним мы устаем, возникает апатия, вялость, сонливость и безразличие захватывают нас в свой плен.

Ни для кого не секрет, что нас кодируют через него, навязывают нам нужное кому-то (авторам телепрограмм или их хозяевам) мнение по разным вопросам, отучают мыслить самостоятельно и анализировать события и факты. Он давно стал для нас гуру и учителем, последним авторитетом.

Через телевизор в наши квартиры приходят воры и грабители, убийцы и насильники, инопланетяне, чудовища и прочая мерзость.

Смотря сцены убийств, насилий, разврата, мы не только сами становимся их соучастниками, но и разрешаем детям присутствовать при этих преступлениях, часами смотреть эту гадость.

Сколько написано уже о вреде телевизора, сколько говорят об этом специалисты, а с нас — как с гуся вода. Теперь мы вводим в дом еще одного нового врага — компьютер.

ы должны менять свою жизнь. Очистить дом от всякой духовной нечисти, расстаться с нею раз и навсегда. Никто не говорит, что это просто: менять, перестраивать свое отношение к миру и окружающим людям сложно, но мы обязаны это сделать. А иначе как же бороться с бесовщиной в доме? Как налаживать правильную христианскую жизнь?

Вот здесь, на этом этапе, когда мы решительно должны отречься от сатаны и всех дел его и всяческого служения ему, у нас не все получается. Нам жалко расставаться то с одним, то с другим, и, оправдывая себя и внутренне уговаривая, мы начинаем искать компромисс со своей совестью. «А нельзя ли поступить так, — начинаем раздумывать мы, — чтобы овцы были целы и волки сыты?» Нельзя! «Бес бесу глаз не выколет», — говорит народная поговорка. Служители сатаны, как бы они себя ни называли, не помогут вам. Все они — «труженики одного невидимого фронта»: профессиональные гадалки, астрологи, хироманты, нумерологи, теософы из общества Блаватской, кабалисты, антропософы, спириты, астральные путешественники и мистики, медиумы, йоги, последователи Рерихов, лекари биополем, ритуальные кодировщики, шаманы, колдуны, представители белой, черной и других магий, — что это ягодки с одного поля, я доказывать даже не буду. Это подтверждают они сами в своих многочисленных выступлениях открыто и нагло.

Вот пример. Колдун Юрий Тарасов в беседе, озаглавленной «Я колдун в четвертом поколении», на вопрос корреспондентки: «Вот я уловила, что вы колдовали над больным остеохондрозом с помощью вашего биополя, мануальной терапии и психотерапии. Все это широко известно. Некоторых представителей нетрадиционной

медицины мы знаем: Джуна, Кашпировский... А вы един в трех лицах? В чем же колдовство?» Тарасов ответил: «В вашем вопросе содержится ответ. Почему я не называю себя экстрасенсом? Да потому, что экстрасенс умеет делать примерно десятую долю того, чем владеет любой средней руки колдун. То же самое можно сказать и о гипнотизерах, знахарях, психотерапевтах... Каждое из этих направлений — только верхушка айсберга».

Сказано предельно откровенно. «Верхушка айсберга», основание которого спускается в преисподнюю. Но нам-то не туда, нам в рай нужно, а это — серьезный труд в ограде Святой Церкви, а не игра в бирюльки. Полезно будет напомнить, что Священное Писание строго запрещает общение с оккультной нечистью: Не должен находиться у тебя... прорицатель, гадатель, ворожея, чародей, обаятель, вызывающий духов, волшебник и вопрошающий мертвых; ибо мерзок пред Господом всякий, делающий это (Втор. 18: 10—13). Если восстанет среди тебя пророк, или сновидец, и представит тебе знамение или чудо, и сбудется то знамение или чудо, о котором он говорил тебе, и скажет притом: «пойдем вслед богов иных, которых ты не знаешь, и будем служить им», — то не слушай слов пророка сего, или сновидца сего; ибо чрез сие искушает вас Господь, Бог ваш, чтобы узнать, любите ли вы Господа, Бога вашего (Втор. 13: 1—3).

Так что, дорогие мои, не будем колебаться в вере нашей, будем достойными чадами Церкви Православной, не будем оглядываться вспять, встав на путь исправления. Выбросим все ненужное и богопротивное из дома своего раз и навсегда и обратимся к иерею Божию с просьбой освятить жилище наше как должно, по чину Церкви Православной!

г. Псков, 1997 г.

### Беснование духовная гума современности

Зслове своем в Неделю 28-ю по Пятидесятнице известный проповедник нашей Церкви старец Псково-Печерского монастыря отец Иоанн Крестьянкин сказал: «Жизнь наша теперешняя настоятельно требует, чтобы мы все очень внимательно отнеслись к теме (бытия диавола). Ибо незнание наше, или стыдливое замалчивание, или даже отрицание бытия этой страшной силы делает насперед ней совершенно безоружными, и она может вести нас, как овец на заклание, в погибель». (О смертоносном бытии диавола. Издание Сретенского монастыря, 1996 г.)

Толпы подростков громят все на своем пути, возвращаясь с рок-концертов, самые дикие преступления стали нашей каждодневной реальностью, больницы переполнены больными, которые ставят в тупик современную медицину, — это наши духовные будни. Обо всем этом много говорят, указывают на причины... но не на те. Правда тщательно замалчивается, как будто ее вообще не существует. А она есть: действие духов злобы на душу и тело человека.

Та «духовная жуть», до которой мы докатились, — результат безверия и внутренней слепоты, стремительного духовного падения, которого могло и не быть.

Лет пятнадцать тому назад читал я книгу одного православного архиерея. В ней автор пытался привлечь внимание к очень тревожному факту: речь шла об умножении в людях страшной духовной болезни — одержимости. Тогда я не придал словам пастыря должного внимания. Но прошли годы, и мысли этого иерарха Церкви все чаще и чаще всплывают в моей памяти. Ныне болезнь сия достигла поистине катастрофических масштабов и будет

распространяться далее, так как отступление людей от Бога продолжается, а искажение правил духовной жизни у современных верующих становится нормой.

Так что же такое беснование? Что из себя представляет эта болезнь века? Многие авторы делают серьезные различия между одержимостью и беснованием. Одержимость — это, мол, подверженность человека какой-либо страсти, а беснование — это когда духи злобы вселяются в человека по попущению Божию, за коснение в этих страстях. Я бы не стал так строго разграничивать эти понятия. В Евангелии и то и другое встречается одновременно. Тем более, что картина болезни, ее симптоматика — различны: бес часто проявляется не сразу и каждый раз по-новому. Да и вселение его в человека происходит по-разному: иногда это видимо и ощутимо, порою — незаметно. Входит бес во время пьянки, сна, случается это и во время болезней, аварий...

Хотелось бы привести несколько примеров. Первый из них почти хрестоматийный, широко известный случай вселения беса в Н.А. Мотовилова: «Я задумался, — пишет Мотовилов, — как это может случиться, что православная христианка, приобщающаяся Пречистых и Животворящих Тайн Господних, и вдруг одержима бесом и притом такое продолжительное время, как тридцать с лишним лет. И подумал я: "Вздор! этого быть не может! Посмотрел бы я, как бы посмел в меня вселиться бес, раз я часто прибегаю к Таинству Святого Причастия!" И в это самое мгновение страшное, холодное, зловонное облако окружило его и стало входить в его судорожно стиснутые уста.

Как ни бился несчастный Мотовилов, как ни старался защитить себя от льда и смрада вползающего в него облака, оно вошло в него все, несмотря на все его нечеловеческие усилия. Руки были точно парализованы и не могли сотворить крестного знамения, застывшая от ужаса мысль не могла вспомнить спасительного имени Иисусова. Отвратительно-ужасное совершилось, и для Николая Александровича наступил период тягчайших мучений» (С. Нилус. Великое в малом. 1992. С. 153).

#### Вот рассказ одной из моих знакомых.

«Мне посоветовали обратиться к одному деду, который заговаривал и "помогал", как мне объяснили. А болел у меня кишечник, но врачи ничего не находили, кроме большого количества слизи в нем. Приходила я к деду один раз в неделю, приносила бутылку водки и пачку масла, над которыми дедушка что-то шептал и наливал грамм сто пятьдесят, которые я выпивала и ложкой масла закусывала. После чего ложилась на топчанчик и отдыхала, потому что пьянела. Дед же с бабкой допивали остальное. Однажды бабки не было, и дед оставшуюся водку выпил один. Бабка, придя домой, оказалась обделенной и поэтому очень злилась. Налив воды в стакан, она долго шептала над ней, потом подошла ко мне, лежащей на топчане, и, протянув стакан, приказала выпить, что я и сделала. Злорадная улыбка исказила лицо старушки: "Ну, ты меня теперь долго будешь помнить". Зачем она это сделала, почему так поступила — я не знаю. Придя домой, я очень плохо себя почувствовала, болел желудок, что-то там шевелилось, и вдруг я начала лаять, и довольно громко. Все происходило помимо моей воли. Соседи позвонили и вежливо поинтересовались: "Вы собачку купили?" — видно, лай им был хорошо слышен и мешал. Я просто не понимала, что со мною, была в ужасе. Кто-то подсказал, что можно поехать в Печоры к отцу Адриану. Только там я поняла, что со мною произоппло»:

Женщина привела в храм ребенка, у которого начались припадки дома, когда папа заставил его танцевать под хэви-металл (heavy metal). Этот случай интересен тем, что современная молодежь, увлекаясь роком и металлом в той или иной степени, становится одержимой, а родители недоумевают: «Почему дети болеют?» Только и слышу от них, когда приводят больных деток в храм: «Сделано им, сделано...»

Чаще всего болящие и не знают, когда и почему в них вошел бес, и только на молебнах или тщательно разбирая свою жизнь на исповеди, понимают причину одержимости и то, за какой именно грех это произошло.

Долго можно перечислять причины, за которые попускает Господь обладать нами духам злобы, но об этом мы с вами подробно поговорим чуть позже. Сейчас мне бы хотелось показать разнообразие «сюжетов» вхождения, так как часто приходится слышать: «За что? Что такого я сделал?»

В одной из деревень N-го р-на я исповедовал и причащал на дому мужчину со страшной раной на лице: вся левая щека у него отсутствовала, из зияющей раны торчала десна с зубами. Все это было у него заткнуто ватой и обвязано повязкой. На мой вопрос, что с ним и как началась болезнь, он мне рассказал следующее.

«Несколько месяцев тому назад у меня на щеке вскочил маленький прыщик, я его выдавил и не обращал внимания. Через день или два после этого зашел в наш сельский магазин, разговариваю со старухами, ждем хлеба. Вошла пожилая баба из села N., подошла к прилавку, взяла со стоявшего там подноса селедку за голову и вдруг ударила меня этой селедкой по щеке, потом бросила ее опять на поднос и выбежала из магазина. Я мужик смирный, не буян, не грубиян, пожал плечами, думаю: "Что

с ней такое случилось?" — да вскоре и забыл. Только после этого стала гнить у меня щека, врачи понять ничего не могут, и лекарства не помогают».

Надо сказать, что как только я вошел в дом этого несчастного, то сразу увидел большую маску беса на стене, стилизованную под вешалку.

- Что это у вас? спрашиваю.
- Вешалка, батюшка, отвечает.

Снял я эту маску, пошел и выбросил в туалет. Возвращаюсь в комнату, а хозяин меня спрашивает: «А вы куда его выбросили?» Объяснил, а он в ответ: «Так как же я теперь туда ходить по нужде буду?» Так стало понятно, что в больном бес, это подтвердилось на исповеди: его корежило во время молитв перед исповедью и во время нее.

Многое, что случается с нами в жизни, труднообъяснимо, непонятно, но исполнено духовного смысла. Только это нужно уметь видеть и понимать. Что далеко-далеко не просто.

Чувствую, что на вас напала тоска и безысходность: всюду бесы и нет никакого спасения? Совсем не так. Если мы, оградив себя постом и вооружившись молитвою, выходим на дела свои — все получается совсем иначе.

К батюшке о. N. приехала группа верующих за советом духовным и просьбою молитв. Поговорив со старцем, хотели взять благословение на обратный путь. «Давайте помолимся», — остановил он их и только после молитв «О путешествующих» благословил уезжать. После их отъезда бес через стоящую рядом болящую завопил: «Зачем молился? Все испортил нам! "Наши" уже встречали их на повороте шоссе с наговоренною землею, чтобы аварию сделать».

Сейчас появились в печати статьи о заклинательных молебнах, проводимых тем или иным священником,

описываются красочные картины поведения этих больных, которые действительно впечатляют. Но это взгляд внешний. Тогда как на духовном плане идет серьезная борьба с духами злобы, порою буквально за жизнь человека — духовную и физическую. Но и внешняя сторона достойна изучения. Опытный заклинатель получает очень много информации из внешнего поведения больного и даже «бесовских разговоров», которым обычно святые отцы не советуют внимать, чтобы не подпасть под влияние беса, — но для заклинателя это рабочий материал.

#### На молебне подпошу мощевик к болящей:

Находящийся в Н. бес: «Что, с ума сошел? Сколько можно выходить? И так ничего от меня не осталось, страшный весь, облезлый...»

Я: «Выходи, вот и посмотрим на тебя».

*H. бес:* «Ты что! От страха все убегут, ходить в храм никто не будет... Рано мне выходить. Что думаешь, если я выйду, мне легче будет? А как бить меня будут другие бесы, душить! Не так, как я Н. душу, хуже».

*Н. бес*: «Как мне твои кресты надоели! Ты что, не понимаешь, что Н. плохо, хоть бы ее дуру пожалел безмозглую. Что она тебя, дура, слушается? Совсем дурой стала: молится, кланяется, плачет о грехах, тьфу (сплевывает) дура! Ненавижу вас, тебя с нею».

— Если выйду, я с тобою такое сделаю... ты даже не представляешь...

Вышел Православный календарь за 1997 г. с моей статьей «Кто, кто в тереме живет?»

Реакция бесов устами болящих не замедлила последовать.

- Я тебя с N разорвал бы за этот календарь. Все о наших кознях... все раскрываете!
- Куда архиерей смотрел? Он что, с ума сошел? Да мы ему такое устроим... Как он смел пропустить такое?

— Как можно такое пропустить? Да кто это печатал? На молебие в лагере строгого режима:

Бес женским голосом из мужчины: «Кто тебя сюда звал? Что тебе здесь надо? Жила спокойно, так явился... зачем тебе нужен этот уголовник? Я вошла в него... он пришел приворожить девочку, захотел молоденькую. Я и вошла: он такой красивенький был, стройненький, мне понравился, я и вошла».

Помазываю маслом больного, орет на весь лагерь:

— Жжет, жжет! Горю вся! Отпусти, хватит, ты что?!

#### Один бес устами болящей говорил:

— Все, выхожу, к Аивке (колдунье) не пойду, нашел девицу, в нее войду: красивая, беленькая, курит и пьет.

Я: — А Господь попустит?

Раздался визг и вопли: врагу ненавистно слышать о своей слабости и что без воли Божией ничего не может сделать.

Суббота совпала с Праздником Рождества Христова. Служили почью, а в 14 часов молебен по болящим. Среди других была повепькая, я подошел к пей, чтобы проверить ее мощевиками.

Бес заговорил:

- Отойди, и так устал!
- Что же ты делал?
- Всю ночь трудился и устал очень, отойди! Весь город обошел, даже в соборе был...
  - Зачем?
- Всех настроил там друг против друга: в алтаре все переругались.
  - Я думал, что ночью вы спите.
- Ты что?! Ночью самая у нас работа: драки, пьянки, убийства, разврат... Без нас ничего не бывает. И входим ночью: когда заснут без креста, молитвы, пьяные...

Бес, устами болящей, расхвастался:

— Никого не боюсь, никто меня не выгонит!

Я: — A что же к о. N. не съездишь?

Женщина замолчала, смутилась и как бы нехотя отвечала:

— Да некогда, и что-то не хочется...

Мне пришлось привести много различных примеров, чтобы как-то отразить многогранность проблемы, которая стоит перед нами. Эта проблема — беснования.

Враг овладевает человеком по-разному, и мы сталкиваемся с различными проявлениями этого: агрессивность и развязность, сексуальная распущенность и половые извращения, всевозможные болезни и недомогания и т. д. Ведь это не единичные случаи, а сотни тысяч различных вариантов. Каждый человек — индивидуальность, и духи злобы различны между собою. У каждого из них свои привычки, свой опыт общения с людьми, свои любимые «пакости» и методы воздействия на душу и тело наше. Иногда клиническая картина заболевания навязчиво ясна, в других случаях совершенно непонятна и не поддается определению.

Позволю себе привести такие примеры.

Первый пример. У одной из наших больных была аллергия на зелень укропа, петрушки и т. д. Она совершенно не могла кушать салаты: появлялись сыпь, отек, и трапеза кончалась госпитализацией. Врачи, впрочем, не могли понять, почему именно на зелень и овощи такая реакция организма, а не на что-то другое. После нескольких месяцев хождения в наш храм она спокойно вкушала любой салат. Бес же ее устами часто говаривал: «Ненавижу эту хряпу, мяса хочу!» Таким образом враг подталкивал больную на нарушение поста, но после воздействия святыни и заклинательных молебнов не мог проявлять себя так, как хотел.

Второй пример. Женщина тридцати пяти лет прошла все отделения больницы. В каждом из них при обследовании не могли выявить ничего, относящегося к их профилю, но замечали симптоматику другого отделения и переводили ее туда. Когда она попала к нам в храм, то стало понятно, что бес в ней далеко не один, и они проявлялись по очереди, повергая больную в апатию, уныние и подталкивая ее к самоубийству. (Медицина не знает подобных случаев: сделано на смерть, никто помочь не может, значит...). После отчиток она многое поняла и избрала духовные методы борьбы с врагом.

Вот так же становятся понятны поступки и действия многих окружающих нас людей, если рассматривать их с духовной точки зрения. Только одно «но»: позиция наша должна быть глубоко православной. Если мы попытаемся разобраться в своих проблемах при помощи оккультистов, йогов, гадалок и целителей, то не только не достигнем ясности, но приведем себя в худшее состояние. Если же вы будете стоять твердо на позициях Православия, то это раскроет вам глаза. И поверьте мне, работа над собою принесет вам духовную радость, счастье общения с Богом! Аминь.

г. Псков, 1997 г.

## Нужни ли толевни о волящих?

**У**сть один странный вопрос, который очень часто задают мне: «Много ли пользы от ваших молебнов по болящим?» Я не знаю как, в каких единицах измерять молитвенное общение с Господом, Божией Матерью, святыми, но я понимаю, что требуют конкретного ответа вопросы: «Стоит ли "овчинка выделки" или нет? Нужно или нет проводить эти молебны?»

Да! Я и братия нашего храма постоянно становятся свидетелями любви и помощи Господа людям Своим. Помощи многообразной и удивительной. «Господи, как милостив Ты к нам грешным!» — более не могу порою ничего сказать, только душу охватывает трепет и глаза застилают слезы счастья.

Первое чудо — это, конечно, приход ко Господу таких людей, которые никогда не думали о Боге, до того как переступили порог нашего храма, или имели весьма смутное представление о вере. Часто они могут сказать с уверенностью только одно: «Я крещен».

#### Приведу несколько примеров.

\* \* \*

Мужчина лет сорока пяти приехал к нам издалека, с Урала. Смущенно просит: «Проверьте меня, батюшка, болею очень, сохну, а вы, говорят, можете сказать — нужно мне отчитываться или нет».

- А вы как считаете?
- Не знаю. А что такое отчитка?

Прикладываю к нему мощевики, и вдруг живот его страшно раздувается и начинает «ходить ходуном», как будто бъется в нем кто-то. Он смотрит удивленно на меня и, показывая на живот пальцем, спрашивает:

- Что это?
- Бес. Вот это святыня, а вот тут он.
- Какой? мужчина в изумлении.
- Завтра узнаем. И что такое отчитка, и кто сидит...

После субботнего молебна, на котором ему было очень плохо: все кишки выворачивало рвотой, многое для него прояснилось и стало понятно. Он уезжал другим, не таким, каким приехал: то, что пришлось испытать и пережить, изменило его понятия о жизни, прида-

ло «духовный объем». А бес у него был «бегемот» и сидел давно.

\*\*\*

Часто враг обнаруживает себя в болящих во время освящения «неспокойных» квартир. И хозяева понимают, что не только жилище, но и они сами полны бесов и что самим надо менять жизнь, приводить себя в порядок. К ним приходят новые для них понятия: пост, молитвенное правило, исповедь, причастие... Осознают, что в храм ходят не только для того, чтобы поставить свечку. Первая исповедь, первые очистительные слезы... «и радость, что ты теперь тоже Божья», как выразилась одна женщина.

\* \* \*

Как ни странно, но меня не очень радуют быстрые исцеления. Часто приходят люди и благодарят за то, «что прошла рука или нога», как они выражаются. Это когда после окропления святой водой, помазывания освященным маслом, прикладывания к больному месту мощей угодников Божиих прошла болезнь — то, что мучило, причиняло страдания. В тоне благодарности этих людей звучит удивление, даже восхищение, но это редко меняет их жизнь, исправляет к лучшему. И уж о Боге они редко вспоминают, а благодарность достается батюшке.

\* \* \*

Другое дело, когда упорным трудом больные добиваются, с Божией помощью, каких-либо результатов. Сколько тут бывает радости! Однажды я ругал за что-то одну болящую, а она удивленно меня спрашивает: «Вы что, батюшка, серьезно не видите, как мы изменились? Да нас никто не узнает!» Вот эта соработа человека и Бога над грешною душою так интересна! Бывает, что происходят случаи, которые прочищают головы закоренелым материалистам.

Одна женщина после смерти мужа вела образ жизни совсем не христианский: выпивала, приводила домой мужичков. И вот начали они замечать, что кто-то по квартире ходит, что-то есть...

- Кто у тебя по прихожей ходит и кухне?...
- Да это сосед, отвечала она.
- Что у него ключи?
- Когда-то давала, остались...

Однажды, выпив, она заснула на кухне за столом. Очнулась оттого, что кто-то ее будит, тряся за плечо. Проснувшись, увидела перед собой незнакомого мужчину, который, сильно ударив рукою по столу, закричал: «Когда кончишь пить?»

Вскочив, она хотела вытолкнуть его из кухни, но он в ее руках ... исчез!

Сразу протрезвев, она бросилась в храм, в сторожке уговорила старушек дать ей трехлитровую банку Крещенской воды и, прибежав домой, обильно полила все жилье.

А в это время в соседней квартире, на кухне, засиделись за бутылочкой и грибочками два пенсионера-отставника. Беседа протекала мирно, пока легкий шум под потолком не привлек их внимания.

— Коля, смотри...

Из вытяжного отверстия на них смотрела голова...

- Ты кто? только и смог выдавить из себя хозяин.
- Я? Из соседней квартиры. Она там все водою облила, выгнала меня. Хотел у Надьки жить, да у нее такая грязища, можно я у вас останусь?
  - Что? Убирайся вон, завопил Николай.

Это невыдуманная история. Ее я услышал на освящении этой квартиры. На всех действующих лиц случившееся произвело сильное впечатление.

То же самое и молебны. Кто побывал на них, долго не может их забыть. Впечатление бывает настолько сильное, что некоторые батюшки не советуют бывать у меня в храме, боятся за своих духовных чад. Только, думаю, это они зря. Время у нас сейчас очень суровое, и мы обязаны готовить мужественных духовных бойцов. От них требуются знания и большой опыт в духовной брани, которая в наши последние времена приобретает бесовский зловещий оттенок.

\* \* \*

Очень хорошие результаты дают молебны за детей. Жаль только, что родители не всегда понимают, что детям потребна в семье особая духовная обстановка, что воспитание должно быть православным, а воспитатели твердо убежденными в правоте веры нашей, ее красоте и истинности.

\* \* \*

В храм бабушка и дедушка принесли ребенка четырех лет. Девочка не спит ночами, беспокойна до крайности, плохо кушает... измотала стариков, которые ее воспитывают: мама — в лагере строгого режима, а папа нашел себе другую жену. По моему совету девочку стали часто причащать, смазывать освященным елеем, поить водичкой, которую мы специально освящаем для болящих, перестали включать телевизор, дважды она была на молебнах. Ребенка после этого просто не узнать: сон, аппетит нормализовались, перестала капризничать.

\* \* \*

Не так давно я разговаривал с женщиной, которая стала посещать наши молебны после того, как отец Адриан перестал отчитывать в Псково-Печерском монастыре по состоянию своего здоровья.

#### — Помогают молебны?

Она посмотрела на меня так, как будто я «сморозил» какую-то чушь:

— А как же! Вы бы меня видели несколько лет тому назад! Я же не могла в храме стоять, падала и большую часть службы проводила на полу. Помог бы Господь полностью исцелиться! Дал бы терпения и смирения.

\* \* \*

Вот о терпении и смирении болящие часто забывают, не хотят работать над собой, полностью уповая на молебны или «отчитки», как они это называют. Доходит до курьезов. Один пожилой священник рассказывал мне: «Вы знаете, что я перестал отчитывать по старости: молебны требуют большого напряжения сил. Приезжает к нам украинка с больным сыном, вызвала меня из кельи, сует в руки пачку денег: "На, читай!" Я ей объясняю, а она опять за свое: "Читай, читай!" Совсем ничего не понимает и все сует деньги».

\* \* \*

И наконец, на что еще я хотел бы обратить внимание вопрошающих меня о пользе молебнов.

**Первое**. Качественно и количественно изменился больной. Раньше это были единицы, сейчас — сотни и тысячи очень серьезно одержимых, и не одним каким-то бесом, а многими.

Второе. Если вы посмотрите в чин молебна в Требнике, то обратите внимание, что там, где надо называть имя болящего (или болящей), все стоит в единственном числе. Бесный был один, с ним были его родные или близкие, которые держали его, помогая священнику на молебне. Его специально готовили к этому постом и молитвою. Сейчас, увы и ах, совсем не так! В храме одержимых более сотни, родные бесноватого, если они есть, сами больны не менее его и помочь бессильны. А о подго-

товке к отчитке и говорить не приходится. Являются, покушав, покурив, часто с похмелья, накрашены...

И третье. Сама среда, в которой жил одержимый человек, была в старину совсем не та. Уклад жизни простого народа был глубоко православным. Больной был окружен пониманием, любовью. Сейчас все наоборот: больной окружен злорадством, глумлением, страхом.

Тем более мы обязаны помочь, сделать все, что в наших силах.

\* \* \*

Перед нами огромное дерево с хорошо развитыми корнями. Нам нужно его удалить. Как это сделать? Любой из вас ответит мне.

**Первое**. Потребуются время и терпение. Затратить придется много сил и на помощь позвать столько людей, сколько потребно.

**Второе**. Нужен инструмент: лопаты, ломы, веревки, лаги, возможно, и трактор.

**Третье**. Надо обкопать дерево, освободить корни, перерубить их и начать выворачивать его из ямы, раскачивая и внимательно смотря, что еще держит.

Так же и в духовной жизни в борьбе со страстями. Смотри, какое потребно средство, выбирай! Многие дары есть у Церкви Православной, служащие к исцелению души. Аминь.

г. Псков, 1997 г.

### 3a ríno u kak becu bxogsin b renobeka?

**Э**гот вопрос задают мне очень часто и отвечаю я вам на него обычно индивидуально, что и понятно: каждому интересно узнать, за что в него вошел бес, а не

услышать абстрактные рассуждения. Но это только на первых порах так, а потом у вас появляется интерес к этой проблеме вообще. Сейчас же давайте попробуем рассмотреть сей вопрос в целом.

Начать бы я хотел с высказывания св. Иоанна Кассиана: «Нечистые духи не иначе проникают в тела одержимых ими, как завладев наперед их умами и помышлениями. Обнажив их вначале от страха Божия, Божией памяти и духовного разумения, они потом смело нападают на них, как на безоружных и лишенных Божией помощи и Божия ограждения и потому удобно побеждаемых, и, наконец, устрояют себе в них жилище, как в предоставленном им владении» (Добротолюбие. М., 1913. Т. 2. С. 105.). Из приведенных слов видно, что диавол для того, чтобы овладеть нашей душой, должен овладеть нашим умом. Происходит это постепенно.

В отступлении Иуды Искариотского апостол Иоанн Богослов различает эти степени и показывает постепенность вселения в него беса. Через страсть сребролюбия сатана проник в душу ученика: Сказал же он это не потому, чтобы заботиться о нищих, но потому что был вор. Он имел при себе денежный ящик и носил, что туда опускали (Ин.12: 6). А затем полностью овладел его сердцем: И после сего куска вошел в него сатана (Ин.13: 27).

Если мы не станем соработниками Господа в борьбе за свою душу, то окажемся с диаволом. А враг рода человеческого очень искусен и, тщательно изучив нас, приступает к делу.

Преподобный Антоний Великий говорит: «Злые духи стараются различным образом привлечь нас ко греху. Они скрывают как ненависть свою к нам, так и враждебные действия против нас, внушают нам богохульные

мысли, побуждают нас сомневаться в истинах веры. Чтобы привести нас к неверию, потемняют разум наш, порождают в сердце нашем порочные желания; повергают нас в уныние и отчаяние, возбуждают в нас гнев, рождают и укрепляют в нас склонность осуждать других, но всегда оправдывать самих себя, научают нас злословить ближних, показывают нам внешние недостатки ближнего, но скрывают от нас внутреннее наше развращение, производят между нами распри и несогласия, когда мы, по их внушениям, почитаем себя лучше других.

Сверх сего, они побуждают нас предпринимать такие дела, которые превышают наши силы, и отклоняют нас от исполнения того, что нам полезно и нужно» (Христ. Чт. 1826. Ч. 23. С. 180—181.). Так постепенно враг опутывает нашу душу и готовит себе жилище.

В разговоре с одним верующим, одержимым бесом блуда, я услышал следующее признание: «Сколько себя помню, вижу грязь этого греха. То подглядывал и подсматривал за взрослыми, то играл с ребятами в срамные игры, то с сестренкой рассматривали друг друга, обнажая срамные места. Эта гадость вползала в меня, как змея, изгонялась постепенно детская чистота и целомудрие. Чего только мы не делали мальчишками друг с другом, чем только не занимались! Взрослым я уже не мог остановиться: вся жизнь — грязь и разврат. Только и искал случая изменить жене, как только не развращал женщин! А теперь стыд и срам: я пожилой человек, а этот бес блуда гложет меня и отравляет мою жизнь!» Вот как важно с раннего детства возлюбить чистоту, должным образом воспитывать в себе христианина!

Для нас важность этого вопроса: за что входят бесы в человека? — и заключается в том, чтобы отыскать корни внутреннего недуга для борьбы с ним и чтобы не

впасть в еще худшее состояние. Конечно, враг пытается подсунуть нечто такое, что закрыло бы от нас истину. Пошел больной к колдунье за помощью, а она, к примеру, сообщает: «Теща тебе сделала, не любит она тебя, от нее все зло!» И перекрывает это сообщение дорогу к познанию самого себя, как шлагбаум. «Чего там копаться в себе, надо искать "противоядие" от тещи», — думает такой духовный растяпа и начинает свои мытарства по бабкам, колдунам, экстрасенсам и другим специалистам.

Пришла женщина в храм и спрашивает, что делать. Один ребенок умер в больнице некрещеный, десяти дней от роду; другой умер десяти лет; третий попал под машину, но, к счастью, остался жив. Мол-де все дело в проклятии на ее покойных родителях. Это ей сказала «настоящий специалист». Женщина решительна и напориста: нужен спасительный заговор или молитва — ей все равно, она устала жить под страхом. Пытаюсь объяснить, что вся вина на ней, а родители и не при чем. Смотрит на меня так, как будто я опровергаю теорему Пифагора. А как удобно! Ее личная, греховная жизнь ни при чем, мужа также — вся вина на предках. Все просто — надо «снять» проклятие и делу конец: живи как жила.

Махнуть бы на все рукой: не желаете исправлять себя — ваша проблема! Но как взгляну в ваши глаза... «Может быть, что-то не досказал? Еще раз объяснить?» — так и стучит кто-то в сердце...

Значит, обнажив себя от страха Божия, то есть потеряв его, мы насаждаем в своем сердце семена духовной болезни и начинаем взращивать это мерзкое древо. В своем или в сердцах наших детей. О, как часто мы слышим: «Я этому не учила, я этого не хотела...»

В храм пришла женщина с бедою: 18-летний сын повесился. И вот что ни говорю ей — не воспринимает, на все одни оправдания: «Я учила его только хорошему, в

семье у нас никто не пьет, не хулиганит... Такой тихий был мальчик, никто не жаловался... Я ведь крестила его в детстве, как полагается. Так почему же это случилось?»

Опять начинаю сначала. Разъясняю промахи в воспитании ребенка и... никакого результата. Наделяю ее духовной литературой: может быть, прочтет и поймет?

Да. Такова христианская наука, что без веры в Бога не воспринимается. Мало крестить ребенка, мало водить в Церковь, надо обязательно воспитать в нем настоящего христианина. Иначе в современном оккультно-языческом мире ему не выжить, не спасти свою душу. На дворе у нас не 14—16 века. Среда нашего обитания не духовно-положительная, даже не нейтральная, а крайне враждебная Православию. Это не секрет, ненависть свою к нам оккультисты и прочие сатанисты не скрывают: «Надоело нам это беспрестанное бряцание на иудейской арфе христианского откровения!» Как однажды проговорилась Блаватская: «Наша цель не в том, чтобы восстановить индуизм, а в том, чтобы смести христианство с лица земли». «Магия — наиболее властолюбивая хозяйка и не терпит соперниц» (Диакон Андрей Кураев. Сатанизм для интеллигенции. С. 59).

Так что, дорогие мои, современный мир — не среда обитания, а зловонное болото. И грязь в этом болоте на любой вкус: «Многообразие и взаимная полемичность разных оккультных течений обеспечивает стратегический простор для неоязычества. При неудаче той или иной школы всегда можно сказать, что это ведь не весь оккультизм, а только некоторая «еретическая» его часть. Провалилось мощно поддерживаемое «Белое братство» — и без всякого анализа истоков его вероучения все остальные оккультные секты сразу же заявили, что подлинный оккультизм не имеет никакого отношения к г-же Цви-

гун. Слишком заспешило к «новой эре» «Аум Синрике» — и запестрели сообщения о том, что ни буддизм, ни оккультизм не имеют к Секо Асахаре ни малейшего отношения». (Там же. С. 69).

Создавая вокруг себя такой вот фон всесторонней духовной злобы и агрессии, мы с вами отгоняем от себя Ангела хранителя и подвергаемся обработке бесовщиной, создавая для этого благоприятные условия. Главная же наша беда в том, что, потеряв страх Божий и духовно одичав, мы становимся удивительно бесстыдны, нам все нипочем, впитываем в себя всякую духовную мерзость, как губка, с какой-то диавольской лихостью...

Вот все это является первопричиной и лежит в основе духовных заболеваний, а иначе — вселения в нас беса.

И не раскаялись они в убийствах своих, ни в чародействах своих, ни в блудодеянии своем, ни в воровстве своем (Анок. 9: 21).

акова уж хитрость врага, что мы замечаем его присутствие в нас лишь тогда, когда он набрал силу, укоренился в нас и комфортно себя почувствовал. Сначала он действует незаметно, развивая в нас те страсти, к которым мы склонны, через которые удобнее нас захватить. По поговорке: «Кто во что горазд». От разнообразия наших страстей зависят и разнообразные сочетания бесовщины в нас: «По винограду и букет».

Различаются два вида духов злобы. Одни — более тонкие, трудятся над страстью, приучают нас к пороку, вкореняют его в наше сердце, порабощают душу грехом. Отряды их многочисленны, и они то взаимодействуют друг с другом с целью овладеть человеком, то враждуют

2 Зак. № 344 33

или имитируют вражду, разыгрывая свои спектакли для доверчивого человека. И хотя говорит русская поговорка, что «бес бесу глаз не выколет», мира, дружбы, любви в их среде не существует, а есть вынужденное соединение грехом и страхом перед неминуемой расплатою. Эти бесы действуют извне, приуготовляя наше внутреннее жилище для более серьезных клиентов.

На этом этапе овладения человеком, что может происходить только по попущению Божию, лучше всего браться нам за борьбу с врагом. Борьба-то неминуема, так уж лучше браться за нее сразу, не запуская себя. Это не значит, что бесы легко сдают свои позиции, нет. Каждый из нас на своем опыте убедился в трудности этой борьбы, да и начитался литературы достаточно. Вызывается подмога, враг бросает новые силы в битву, использует разнообразные методы.

Вот пример нападения врага на человека, пожелавшего исправления своей жизни: «Ему представилось адское страшилище, которое, скрежеща на него зубами, грозно вопияло: "Ты хочешь от меня вырваться и бросить меня? Поздно — ты мой!". Отвратительный вид и нестерпимый смрад чудовища так поразили бедного, что он упал без чувств. Через полчаса он опомнился и видит, что около него хлопочет много народа, старавшегося привести его в чувство, тут же вблизи и адское чудовище. Оно, дыша яростью и невыносимым смрадом, неистовствовало и вопило: "Не уйдешь ты от меня! Видишь, что задумал! Кто тебе сказал, что ты спасешься, когда весь мой — по твоим скверным делам?" От страха дворянин трепетал, как осиновый листок, молился, крестился и давал Господу обет исправиться и пойти в монахи, если только избавится от чудовища; потом он впал в горячку и две недели пролежал без чувств. И во сне, и наяву чудовище не отступало от него, грозясь задушить, если он обратится ко Христу. Наконец больной попросил, чтоб его исповедовали и приобщили Святых Таин. Священник не замедлил. Едва только началось Таинство Приобщения, больной увидел, что чудовище, не вынеся Божественной силы, как дым исчезло на глазах его» (Мои келейные записки. Рассказы Святогорца. С. 18—19).

Чтобы у вас не создалось впечатление, что такие явления темной силы бывают только грешникам, хотящим встать на путь исправления, приведу отрывок из жизнеописания святителя Феофана Полтавского, нового затворника, подвижника благочестия 19—20 века: «Где бы ни жил Владыка, в Петербурге, Крыму, Астрахани, Полтаве, в Югославии, Софии, Варне, — везде его сопровождали явления угрожающей демонской силы, и только Господь, внимая непрерывным призваниям о помощи, сохранял его. При некоторых из них он даже не пробуждался, но в сонном состоянии призывал имя Божие. Взывал он до тех пор, пока враг не удалялся. Иногда, когда противостояние продолжалось долго или было особенно сильным, он долго молился, часто и весь остаток ночи. И наутро бывал очень утомленным, до того, что келейник не мог и узнать его.

Келейник, которому привелось жить с Владыкой на даче в местности Руми, рассказывал о некоторых страхованиях.

Однажды ночью он проснулся от какого-то то ли шума, то ли крика... Но словно внезапный удар грома и свет молнии прорезал его сознание: да ведь это — страхования у Владыки! И он напряженно стал слушать.

«Уходи! У-хо-ди!» — обращался Владыка к злобному духу, который явился ему. Чувствовалось по интонации голоса, что Владыка страдал, его мучил явившийся дух.

И владыка Архиепископ перешел к молитве вслух: «Господи Иисусе Христе, Сыне Божий, помилуй мя грешного!» И опять, обращаясь к нечистому духу: «Уходи, уходи! Именем Господа Иисуса Христа, уходи!»

Келейник старался в то время тоже молиться. Но это было неимоверно трудно. Он попытался осенять себя крестным знамением. Но ему это не удалось, не было силы поднять руку. Он испугался, его охватил страх под влиянием духа тьмы. Он призвал на помощь Господа и, слава Богу, рука освободилась. Какая радость осенить себя крестным знамением, которое есть Знамя Христа Спасителя!

А в келии Владыки все продолжалась духовная борьба. Слышался голос Владыки, непомерно сильный. Но, наконец, сила голоса стала умеренней, спала. Интонации приобрели формы, приближающиеся к обыденной речи. Наконец, голоса его не стало слышно. Однако в комнате загорелся свет свеч. Видимо, страхование уже кончилось, враг-мучитель исчез, но борьба, невидимая брань продолжалась. Архиепископ читал что-то по книге. Отдыху, покою он не предавался, пребывая в молитве весь остаток ночи до самого утра.

Однажды келейник, проснувшись, услышал за дверью в келии Владыки не один голос, а два. Один — Владыки, а другой — посторонний, да такой отвратительный, что и передать нет возможности. Этот другой голос, а возможно даже и голоса, силился подавить голос Владыки, произносивший молитвы. Но главное впечатление было то, что голос, главный между голосами, сильно картавил. От этого впечатления, как рассказывал через несколько лет об этом страховании бывший келейник, он содрогался. И временами крик голосов был такой, что голос Владыки совсем исчезал, и нельзя было понять, сколько кричавших было. А потом снова слышал-

ся "диалог": голос Владыки и перебивающий его, отвратительный голос картавого.

Юноша усиливался молиться, это ему не очень-то удавалось, особенно во время нарочитой шумихи. Так продолжалось некоторое время. Но вдруг все голоса смолкли... И произошло нечто страшное.

До этого случая "действие" никогда не переходило из комнаты Владыки в комнату, где был келейник. А на этот раз получилось по-иному. Враг оказался в комнате келейника. Он был невидим, но духовно осязаем.

Он находился у двери, метрах в двух. Келейник, объятый ужасом, продолжал произносить молитву. А тот произнес, но без слов, угрозу. И после этого его не стало...» (Духовник Царской семьи. С. 86—88).

В этих двух описаниях мы столкнулись с открытым воздействием духов злобы, в явном, видимом образе. Но чаще действует враг тоньше, употребляет методы совсем другие. Постараюсь объяснить.

Вы пошли в храм. Для вас это, конечно, большое событие, которое во многом изменило вашу жизнь. Но не недооцениваете ли вы свое участие в жизни Церкви? Увы, наше хождение в храм часто носит потребительский характер: мы наносим бальзам на свои ноющие раны и рады, что нам легче. Это я часто слышу в разговорах между вами и мной: «Что вы, я хожу в храм, без него не знаю, что и делала бы... Мне после посещения службы всегда легче, все в душе успокаивается. Поставлю свечку, помолюсь, поплачу — так хорошо!» Хорошо, да ничего хорошего. Врагу ваши посещения нравятся, такая ваша религиозность его не пугает. Наоборот, он всячески в сознании вашем будет укреплять эту удовлетворенность, доводя до самолюбования. Появляются новые знакомства, к вам домой зашел священник, вы прочли кое-

какие книги религиозного содержания и любите поговорить о Боге где надо и не надо... Продолжайте в том же духе, враг может спать спокойно, так как на духовном фронте без перемен. Солдат спит — служба идет.

Но этим состоянием нашей вялотекущей духовности бесы удовлетворяются только до поры до времени. Спать хорошо, но надо и дело делать. Как один бес говорил устами болящей: «Только мыслями голову забиваю, а так ничего не делаю, работничек тоже, противно смотреть на себя». Мыслей им недостаточно, там начальство требует деятельности: губить-то душу им надо?

Так как ваше воцерковление часто поверхностно, истины Православия недостаточно глубоко вошли в вашу душу и не сотворили должного духовного переворота, врагу нетрудно заполнить духовные пустоты суррогатом, и он расставляет вам приманки из ложной духовности и мистики.

Появляются, откуда ни возьмись, новые учителя, гуру и прочая прельщенная братия, которые начинают вас кразвивать и расширять», заполняя ваш дом, а с ним и ум, книгами всевозможных оккультистов, восточных мистиков и прочих христоборцев. Как часто современный христианин забывает, что для него должно быть немыслимо совмещение веры в Бога, Евангелия с почитанием других богов! Но он не только забывает это, но начинает допускать мысли, что оккультные познания обогатят его духовность, помогут принести миру больше добра и света... Да и себе помочь: исцелиться от болезней, узнать больше о космосе...

Бывает и иначе. Не успели мы прийти в Церковь, как понимаем, что на нас возложена особая миссия: очистить ее от ненужного и неправильного. Нет, такое нас осеняет не сразу, первые полгода — год мы ходим в покаянии и слезах, обмотанные четками, как пулеметными лента-

ми, но потом бесы показывают нам зло и предлагают бороться с ним. Вот тут вся энергия и темперамент неофита обрушивается на что надо и не надо. Но, к счастью, ненадолго: на год, два. Потом нас отбрасывает назад, в апатию и безволие.

Можно долго говорить о теплохладности и о том, что она приносит отрицательного в нашу духовную жизнь, но корнем, из которого она произрастает, является эго-изм и самовлюбленность. А жуткие пороки являются второй причиной духовных заболеваний, точнее, питательной почвою для беснования.

\*\*\*

«Что-то не то нам говорите, — можете возразить вы мне, — а где пороки и преступления, где разврат, пьянство, воровство, о которых говорят сами бесы, что за это вошли?»

Пожалуйста. Приведем пример из газеты *Аргументы и факты* (Моя убийца — мама. № 45. 1997). В ней рассказывается о мамах, которые убили зверски своих детей. Не буду вам цитировать весь кошмар, описываемый там, но что меня заинтересовало, так то, что все убийцы признаны вменяемыми и осуждены. Не собираюсь вмешиваться в правосудие и давать какие-либо оценки действиям экспертов: у них свои критерии, нормы, параметры...

Могу сказать лишь одно: это наши клиенты. Бывая в местах заключения и разговаривая с прихожанами лагерных храмов, многократно убеждался, что враг сначала овладел их душою, а потом толкнул на преступление. Скованные заклятием и принуждаемые именем Господа Иисуса Христа бесы сами потом признают: «Да, это наша работа. Это я ей внушил». Неверующие, искалеченные неправильной духовной жизнью, не могут оце-

нить свое состояние, разобраться в нападении врага, в его внушениях или даже... действиях.

Плохо, что мы сами решаем, что хорошо, что нет. Отсюда у нас появляются твердые убеждения в том, что наши поступки и прегрешения простительны и маловажны. Сделав для себя такую установку, мы в дальнейшем пользуемся ею как законом. Причем мы равняемся на худшее, за эталон греха выбираем самое жуткое и страшное, тогда наши прегрешения выглядят детской шалостью, а это совсем не так. Против самых безобидных грехов, на наш взгляд, вооружаются послушники, придя в монастырь. Стараются искоренить самость и эгоизм, отдавая себя в послушание наставникам и старшим. Борются против гордости, постоянно смиряя себя перед братией. Они и пришли в монастырь, в эту духовную лечебницу, потому что осознали свои болезни и преисполнились решимости бороться с ними: грех есть смерть. Почему же мы медлим в этой борьбе? Может быть, это нас не касается?

Святые отцы-подвижники основательно потрудились для нас, чтобы облегчить нашу борьбу с грехом. Все разложено по полочкам, все разъяснено, только трудитесь. В этом и состоит духовная жизнь: борьба со страстями — основное дело нашей жизни, а остальное — поделье, как говорят старцы. Мы же это заменяем не знаю чем. Разговаривая с таким христианином, только и слышишь: «Пить алкоголь я бросил, венчался, освятил квартиру, но пока курю: не все ведь сразу?!» Все, мол, в свое время — не спешите. Но ведь это отдельные грехи, а где борьба со страстьми? Этого понятия почти ни у кого не существует.

Старцы выделяют для нас восемь главных страстей:

<sup>••••</sup> чревоугодие; •••• • ••• «Видельный каке и «О

блудная страсть;

- сребролюбие;
- гнев;
- печаль;
- уныние;
- тщеславие;
- гордость.

Так они расположены по нарастающей, и нельзя справиться с блудной страстью, не победив чревоугодие. Как бороться с гневом, если сердце захвачено сребролюбием, блудом и объядением? Рассмотрите свое сердце, кайтесь да исправляйтесь. А исправление — это борьба с теми легионами бесов, которые стоят за каждою страстью. Вы перестали употреблять спиртные напитки, не пьете вина, водки и пива? Возблагодарите Господа! Благое начало положили вы с Его помощью, но вы сделали только первый шаг в духовной жизни, а перед вами большой путь, вершиной которого является бесстрастие.

Зашли к нам в храм, проверили себя и убедились в наличии беса в себе — не унывайте, что есть, то уже есть: исправляйте свою духовную жизнь, очищайте себя от грязи и духовного мусора и благодарите Господа, что Он вам открыл это, что не продолжаете вы проходить мытарства больниц и поликлиник, что развернул вас Господь от внешнего к внутреннему.

При внимательном рассмотрении своей жизни, с помощью Божией, вы поймете, где истоки вашего беснования, что привело к этому. Не сразу, а постепенно, конечно, по мере вашего очищения от греха в Таинствах Церкви прояснится картина вашего падения. Плачьте о грехе, но не отчаивайтесь. Враг вам будет внушать, что все, мол, бесполезно, пустая трата времени: «С такой жизнью вокруг не исправиться...» Сатанинская ложь! Бог от века и сейчас Один и Тот же, просите и дастся вам!

«О, чудо! Все течет, дабы прийти к покою, Лишь грешный человек мятется суетою. Молитвой гнать бесов, смирять постами плоть, А мир забвением попрать велит Господь. Свобода нас губит, свобода избавляет, Свобода вяжет нас, свобода — и венчает!»

# Затв. Георгий Задонский

Рассматривая свою жизнь, многие из вас сами могут назвать моменты, когда враг вошел или усилился в вас. Попав под обработку духов злобы, через содеянные те или иные грехи, за коснение в делах беззакония, по попущению Божию, для вразумления и становления на путь спасения вселяются в вас бесы более грубые, которым дана власть мучить вас и даже менять внешний вид и уродовать, вызывать страшные болезни и язвы неисцельные. Почему? Чтобы все это правильно понять и прочувствовать, мало просто ходить в храм и время от времени помолиться, не достаточно отмечать те или иные праздники и говорить о постах и диетах. Поверхностное прикосновение к Православию не даст вам ответов на многочисленные внутренние вопросы, не исцелит от язв духовных и телесных, а привьет дерзкое самомнение и верхоглядство. Все, что потребно, получает воин Христов, член Церкви Православной, только тогда, когда вверяет себя Промыслу Божию и, облекаясь силою свыше, вступает в бой с духами злобы серьезно и решительно, сознавая, что другого пути нет, да и быть у нас не должно.

Правильный взгляд на наши недуги и болезни, на их происхождение и тем более исцеление и избавление от них возможно, таким образом, при твердом стоянии в Православии и решимости идти этим путем и никаким

другим. Мы должны осознать серьезность нашего положения и недопустимость компромиссов со злом, играть в прятки с Богом — преступно. Но серьезность нашей борьбы с врагом принуждает нас облечься терпением и смирением. «Всех терпи и себя терпи», — говорит поговорка. Должно осознать серьезность наших пороков, трудность их искоренения: нельзя пороть горячку, так как в одночасье не изменить того, что уродовалось в нас годами и десятилетиями.

Для выздоровления мало узнать причину болезни, надо подготовить себя к жизни без греха, и не только того, из-за которого мы заболели, а и всего сопутствующего «букета» грязи. Ведь болезнь это не плеть, не дубина, которой мы с вами загоняемся в рай. Нет. Бог не сковывает нашей свободы даже таковыми вразумлениями. Поэтому не надо создавать видимость работы над собою, не надо никого обманывать: все, что мы делаем, делаем для себя, не для Бога. Валять дурака не перед кем, все и так понятно, остается только труд, но внимание: впереди вечность!

Мне очень понравилось, когда один знакомый, рассказывая о своей поездке на Афон, заметил, что больше всего ему там пришлось по душе то, что нет у монахов Афонских осуждения друг друга. Каждый трудится Богови и с любовью смотрит на окружающих, а какой смысл осуждать? Главное, что каждый понимает, что такое духовная брань, и терпеливо несет свои и чужие немощи.

Мне обо всем этом приходится очень много говорить, так как на практике встречается совершенно обратное: полумеры в исправлении себя и резкое осуждение других с жестокой требовательностью к ним. Забываем мы, что за такими действиями стоит враг и не дает нам укорениться в борьбе. Мне рассказывал один священник, что первые

пять лет, как направлен был он на свой первый приход, враг пытался его изгнать оттуда всяческим неудовольствием. Все не так: местность болотистая, люди злобны, сплетни, пьянки в селе. Удержался — и враг отступил. Или один студент Духовной Академии говорил, что первое полугодие каждого учебного года сопряжено с искушениями поступивших в семинарию: «Все им не так, все мешает, все не соответствует их домашним взглядам. Проходит полгода и успокаиваются, входят в русло учебы». Так же и болящие. Начиная ходить на службы и немного исправляя себя, все внимание обращают на других: «А как они, почему с ними так, а со мною иначе, какое у них молитвенное правило и каков пост?» Через это искажается духовное зрение на себя и появляется самоцен или духовная прелесть, что не только мешает духовной жизни и исправлению, но и бесплодными делает все наши усилия по изгнанию врага и исцелению. Будьте ревностны в своих трудах и бегайте осуждения, да не ослепнете духовно и не потеряете духовного плода нашей жизни.

\* \* \*

В школе на уроках географии мы пользовались контурными картами, на которые наносили горы и равнины, месторождения полезных ископаемых. Давайте и себя представим в виде такой карты. Где чаще всего располагается бес блуда? Зона его обитания мочеполовая система, грудь, сосцы, почки, нижний отдел позвоночника. Где обычно встречаем беса чревоугодия и чревобесия? Губы, гортань, желудок, кишечник, поджелудочная железа, печень, вены, лимфосистема. Многие бесы избирают в жилище себе сердце человека: это — бесы гордыни, злобы, ревности, зависти, сребролюбия и т. д. Это не значит, что тот или иной бес обитает там-то и не может перейти в другое место, но есть излюбленные органы, где действие

их особенно разрушительно. Страсть к телевизору приводит к вселению в нас врага и поражению органов зрения, слуха, головного мозга, заболеваниям щитовидной железы, крови, лимфосистемы. Если вы любите смотреть сексуальные фильмы, то укрепляете к тому же блудного беса, а фильмами ужасов — вредите сердцу.

Своими грехами питаем страсти, через страсти входит враг и порою так опутывает нас, так срастается с нами, что поражаются даже зубы, ногти, волосы на голове и теле. Как входят бесы, как влияют на жизнедеятельность человеческого организма и как трансформируют его, мы будем говорить отдельно. Разберем с вами и литературу на эту тему, а сейчас вернемся к нашей теме.

Пришел в храм мужчина лет тридцати и начал жаловаться на свою жизнь, но не без рисовки. Вот, мол, все не так складывается: и шесть лет отсидел от звонка до звонка, женщин много, а любви нет, дела крутил, а сейчас апатия... Проверил его: на голове, сердце, кишечнике, половых органах — бесы, и приличные. Поговорили с ним. Вся его коротенькая жизнь — это драки, пьянки, кражи, обман и измены; весь набит бесовщиной, как баночка шпротами... а Бог не нужен, Церковь не нужна. Слышал, что есть батюшка, который помогает, вот и пришел. С таким же успехом ходит к бабкам: лишь бы помогло. Пришлось выпроводить: как я ни старался объяснить несовместимость его звания христианина, а он таковым по крещению является, с хождением по колдуньям, он не понял. Бесовщина так развращает сознание человека, что явное не воспринимают: объясняещь, доказываешь, показываешь действие врага — не воспринимают. Нам, по нашей наивности, кажется, что все должны понимать то, что понимаем мы, разбираться в тех ощущениях, которые мы испытываем. А это не так. Любая информация проходит через нас, а мы испорчены грехом и искажаем восприятие. У многих болящих остается обида на священников, которые их не поняли и не помогли. А это и не могло произойти, так как наша «тема» — не проста и компетентны в ней могут быть только практики.

В разговорах с вами и в ответах на ваши вопросы я все время стараюсь привлечь ваше внимание внутрь вас, так как враг подставляет вам внешнее, отвлекая внимание от главного. Подсыпают соль, мусор, подкладывают нам что-то, но это не основные причины нашего заболевания.

Серьезнее отнеситесь к исповеди, рассматривайте свое сердце внимательнее и со всех сторон. Иногда замечаю, что проходит год, два, прежде чем откроются те глубины с корнем греха, который буйно рос снаружи. Читайте больше литературы по вопросу исповеди, молитесь, чтобы Господь открыл вам внутренние очи, и не надейтесь на себя, не будьте дерзки, не считайте, что все понимаете в этом вопросе: учитесь!

Первое внимание, конечно, надо обратить на то место, где ощущаем действие врага. Например, болит кишечник, колики, резь, много газов и слизи. Рассмотрите свою жизнь, задайте себе ряд вопросов:

- 1. Правильно ли я соблюдаю посты? Не имею ли пристрастия к какой-либо пище? Не выбираю ли только лучшее и вкусное и т. д.?
- 2. Всегда молилась перед едой и крестила пищу? Благодарила ли Господа за Его благодеяния к нам?
- 3. Не переедала ли, не гордилась ли своими кулинарными способностями? Не теряла ли много времени на приготовление блюд? Не старалась ли превзойти других в приготовлении пищи? Не смеялась ли над теми, кто кушает скромно и соблюдает посты?

Так же можно рассматривать остальное. Болит голова, постоянно на таблетках, медики не могут убедительно сказать, чем вызваны эти боли у вас. Причин может быть много: телевизор, компьютер, чтение мирской литературы, фантастики и детективов, изучение йоги, магии, гадания, астрологии и т. д.

Бесы, сидящие на тех или иных участках мозга, так и называются между собой: компьютерный, математический, игровой.

Многоразличны могут быть причины вхождения в нас бесовщины, так как человек очень не простое существо, как вы сами прекрасно понимаете. Отец Иоанн Кронштадтский в своих дневниках отмечает: «Враг бесплотный сильно, быстро, тонко и мощно борет нас чрез многострастную плоть нашу, особенно чрез сластолюбие, златолюбие, чрез дорогие блестящие вещи, чрез лицеприятие. Надо хранить крепко сердце свое от неприязни и злобы диавольской, которая всеусильно старается насадить в сердцах наших неприязнь и вражду и попрать любовь Христову, как главизну всего закона Божия» (из дневника за 1904 г.).

Вот так, при внимательном рассмотрении своих прегрешений против законов природы и Бога, становится понятно, как шли мы к болезни, как устремлялись к ней. Много преград ставил милосердный Господь на нашем пути, но мы их преодолевали, тратили силы, деньги, драгоценное время и все лишь только для того, чтобы вселить беса в себя. Правильно воздыхал пророк, глядя вокруг себя: «О безумне человече...»

В заключение я хотел бы напомнить вам, что мало узнать причины болезни, потребно исправление наше перед тем, как вознести молитвы к Богу. Исправление не только обязательно соединено должно быть с искрен-

ним раскаянием, но и укреплено терпением и смирением. Не человек изгоняет беса, но Бог! Это постоянно подчеркивается в заклинательных молитвах: «Господь повелевает тебе, диаволе...» Мы же часто упускаем это из вида, топаем ножками, выражаем нетерпение. Этим мы только задерживаем все, сами себе вредим, показывая свою неготовность к исцелению.

Под конец придется повторить, что говорил раньше: первое место в ряду грехов, за которые входят бесы в нас, прочно занимают гордость и эгоизм. Далее идут блудные грехи и извращения.

За этим — измена Православию и хождение по бабкам, экстрасенсам и колдунам.

Грубое, хамское отношение к родителям, нанесение им оскорблений и побоев.

Занятие магией во всех ее разновидностях. Несоблюдение постов и чревоугодие.

Несоблюдение молитвенных правил и оставление чтения Нового Завета. Смотрение телевизора и компьютерные игры.

Редкая исповедь и причастие Святых Христовых Тайн.

И так далее... Справедливости ради должен отметить, что есть тенденция к изменению этого порядка: на первые места выходят другие духовные преступления. Это неправедный бизнес, преступная деятельность с целью обогащения, совращение молодежи к этой деятельности.

Пьянство, наркомания и проституция, продажа предметов и приспособлений для «секса», наркотиков, водки, курева.

Занятия роком, тяжелым металлом и прочей современной музыкой и распространение этого.

Телевизор и компьютер, как сопутствующий и основной фактор.

Как видите, разнообразие велико, сети врага многочисленны и усилия наши в исправлении духовной жизни должны быть серьезны и стабильны.

# Ответы на вопросы духовноволящих

1. Почему бесы болящих говорят иногда на иностранном или непонятном языке?

Я сталкивался с такими случаями в своей практике несколько раз, встречал и в литературе описание подобных явлений. Очень часто оккультисты используют это явление для подтверждения своей теории о переселении душ. Маленькая девочка при каких-то условиях заговорила на английском языке, которого никто не знает в семье. Вывод оккультиста: «В прошлой жизни она была англичанкой, и это якобы "память души"». Все это, конечно, чушь. Говорит бес на том языке, который ему нужен для произведения должного эффекта на слушателей.

Enuckon Василий Кинешемский приводит такой случай:

«Зиму 1924 года мне пришлось провести в одном из северных захолустных городов Зырянской области, и здесь ссыльный епископ рассказал мне необыкновенный случай, происшедший в семье его хозяина.

Семья эта состояла из четырех человек: самого хозяина, Василия Тимофеевича, по-зырянски Тимовася, его жены, их дочки Лизы, молодой девушки лет шестнадцати-семнадцати, и мальчика-сына. Признаки одержимости в более или менее сильной степени замечались у всех членов семьи, за исключением хозяина, но наиболее жуткую форму они приняли у дочери.

Однажды она заболела, и во время болезни с ней случился тяжелый нервный припадок. Лиза билась и металась, так что принуждены были снять ее с полатей и поло-

жить на пол, чтобы в конвульсиях она не упала и не разбилась. Мало-помалу она стала затихать и, по-видимому, успокоилась... И вдруг на чистом русском языке, обращаясь к матери, она произнесла: "Ты мне не нужна!.. Пошли за Василием Тимофеичем!" Надо заметить, что отца она никогда так не называла и русского языка совершенно не знала, всегда говоря лишь по-зырянски.

Послали за отцом, которого скоро нашли. Когда Тимовась вошел в избу, между ним и дочерью завязался разговор, продолжавшийся более трех часов, причем говорила преимущественно Лиза и говорила правильным языком.

— Здравствуй, Василий Тимофеевич!.. Что ты стал, Василий Тимофеевич? Подойди сюда...

Лиза лежала неподвижно, губы ее не шевелились и ни один мускул лица не двигался. Голос шел откуда-то изнутри.

— Ну, здравствуй, Василий Тимофеевич! Мы приехали к тебе издалека... Нас трое: доктор, фельдшер и лакей... Мы приехали тебе сказать, что ты плохо живешь, Василий Тимофеевич!.. У тебя жена хорошая, Лиза хорошая и сын Николай... А ты... ты плохо живешь: куришь... да и другие грехи есть... Если бросишь курить, проживешь еще долго... А если не бросишь, то скоро умрешь... Сын Иван у тебя тоже плох: обманывает он тебя и курит... Ты слишком доверчив, Василий Тимофеевич! Вот ты любишь очень брата своего, Григория, а он скверный: пользуется твоей доверчивостью и обманывает тебя... Берегись также Марьи Васильевны: она — дурная... Ты больше знайся с Марьей Егоровной...

Так звали свояченицу Тимовася.

— Ты мне, кажется, не веришь, Василий Тимофеевич! Так вот слушай: Марья Егоровна сейчас ставит шаньги

(зырянские лепешки) в печь... Пошли к ней мальчика... Пусть он мне принесет... Я поем...

- Помилуй, возразил робко Тимовась, какая теперь печь!.. Шесть часов вечера!..
- Нет, ты все-таки пошли! Они завтра собираются уезжать и затопили печь... Пошли!

Мальчика послали. Он вернулся минут через сорок и принес с собой миску теплых шанег. Все сказанное оказалось верным. Муж Марьи Егоровны собирался рано утром уезжать, и чтобы напечь ему подорожников, пришлось затопить печь.

Далее начались хозяйственные разговоры: о посеве, о полевых работах, о домашнем скоте. Предсказано было, какие коровы падут, сколько их останется, сколько будет телят и т. д. Впоследствии все это оправдалось.

Потом вдруг тот же голос заявил:

— Ты знаешь, мне дана власть над твоей Лизой... Стоит мне только нажать на сердце, и она умрет...

Бедный Тимовась взмолился:

- Пожалей, если имеешь такую власть... Пожалей девушку... Она одна у меня дочь!
- Хорошо, подумаю!.. был ответ. Мы посоветуемся!..

Раздались еще какие-то новые, незнакомые голоса, как будто разом говорило несколько человек. Потом они стали постепенно затихать, как будто удаляясь, и, наконец, все замолкло. Лиза заснула.

На другой день она не помнила ровно ничего и не знала ни одного русского слова» (Свт. Василий еп. Кинешемский. Беседа на Евангелие от Марка. С. 151—153).

Иногда болящие сами объясняют свою иностранную речь тем, что колдунья была той или иной национальности. Одно ясно, что языкового барьера в мире духов не

существует. Глубоко исследовать этот вопрос и ни к чему, так как это ничего не даст для исправления нашей жизни. Как сказано было преподобному Антонию Великому: «Антоний, себе внимай!»

- 2. Сколько лет проходят молебны в вашем храме? Много ли народа бывает на них?
- Около четырех лет. Сначала было по пятнадцатьдвадцать человек, сейчас — до ста сорока. Меняются и методы работы с болящими. Молебны не имеют постоянной формы, каждый отличается от другого чем-либо: то делается упор на чтение Евангелия, то на заклинательные молитвы и т. д. Много внимания уделяем проповедям и поучениям.
- 3. Какое первое исцеление болящего было в вашем храме?
- Исцелялись люди от различных недугов и болезней не только в этом храме, но и там, где служил до этого. Благодать Божия через святыню и Таинства действует везде. А первое исцеление в нашем храме произошло с молодой женщиной, медиком лет тридцати-тридцати пяти.

Заболела внезапно, сильные боли в животе, слабость, ходила с трудом при посторонней помощи. Врачи причину заболевания определить не могли. Она требовала операции, но хирург поступил честно: отказал, заявив, что не видит повода для нее. Была выписана домой и на носилках внесена в квартиру. Кто-то подсказал, и соседи по ее просьбе пришли к нам. Через три недели она вышла на работу с нормальным самочувствием. Но нас она не забыла и стала постоянной прихожанкой и, с Божией помощью, трудится над собою дальше.

- 4. Все ли средства хороши в борьбе с врагом?
- В борьбе с духовными врагами хороши духовные средства, не противоречащие опыту Православной Церкви и правилам святых Отцов.

- 5. Как часто можно причащаться и от чего это зависит?
- Это решается индивидуально духовником, который вас хорошо знает и следит за вашей духовной жизнью.
- 6. Батюшка, почему первое посещение отчитки в вашем храме по-разному действует на болящих?
- На ваше действие враг отвечает своим противодействием. Об этом любит напоминать отец Николай Гурьянов с острова Залит. Вы пришли в храм, обратились к Богу за помощью, и врагу нашего спасения это очень неприятно. Особенно, если до этого вы посещали бабок, экстрасенсов и целителей. Противник принимает ответные меры в зависимости от вашего внутреннего устроения и тех страстей, которым вы подвержены.

Ниже я приведу несколько типов болящих.

Первый пример. Человек нецерковный, в храме почти не бывал, а тут нужда заставила. По характеру весел и общителен, любит компании, сейчас занимается бизнесом. Раз или два побывал на молебнах, исповедовался и причащался, враг отступил: полегчало, да и намного лучше стал себя чувствовать. Все. Такого «орла» мы больше не увидим в храме, если только не забежит сказать спасибо. А болезнь далеко не побеждена, и враг свое наверстает: духовной работы-то над собою никакой не произведено, положено только начало, и то робкое. Но у такого человека надолго останется чувство удовлетворения и гордости за достигнутые успехи.

Пример второй. Женщина эгоистичная, самовлюбленная, болезненно относится к малейшим замечаниям, нетерпелива. Враг ожесточается, старается причинить большую боль, а мысленно внушает: не помогает, только хуже. Объяснения на таких людей очень слабо действуют, им нужен эффект сразу, немедленно, и ждать они

не расположены. Тут бывают и жалобы архиерею и всякие угрозы.

И третий случай. Когда болящий осознает глубину своего духовного падения, желает исправления и вверяет себя в волю Божию. Здесь враг будет пытаться поразному влиять, используя то одни, то другие методы.

7. Почему бесы устами болящих называют себя князьями, королями, атаманами?

Игумен Марк, духовник Московского Симонова монастыря, так отвечает на этот вопрос: «Хотя падшие духи и связаны вечными узами и блюдутся на суд великого дня (см.: Иуд. 1: 6), но гордость заставила их образовать какое-то свое темное царство, в котором находятся различные чины и степени, начальства и подчиненные. О царстве злых духов ясно говорит Иисус Христос: И если сатана сатану изгоняет, то он разделился сам с собою: как же устоит царство его? (Мф. 12: 26).

Что не все падшие духи равны между собой и что у них есть различие и соподчинение, об этом также говорит Иисус Христос в Святом Евангелии: «если нечистый дух найдет место в человеке, из которого он был изгнан, незанятым, то возвращается назад, причем приводит с собою семь других духов, злейших себя» (см.: Лк. 11: 26). Есть, значит, у них различие по силе злобы. В слове Божием твердо установлено также и различие их со стороны внешних отношений, есть у них начальники и подчиненные. Апостол Павел различает между злыми духами — начала, власти и миродержителей тымы века сего (см.; Кол. 2: 15; Еф. 6: 12), т.е. называет их, между прочим, теми же самыми словами, которыми обозначаются разные степени мира ангельского (см.: Кол. 1: 16). Отсюда ясно, что злые духи сохранили отношения между собой в той градации и в том виде, в каком были эти отношения до падения, но только

теперь их деятельность приняла другое направление — злобное. Прежде между ними различие устанавливалось по степени преуспеяния каждого в добре, теперь же оно основывается на степени преуспеяния каждого во зле...

«Разность злых духов, — говорит преподобный Иоанн Кассиан, — зависит от разности совершенств, которые получили они при сотворении, и от разности успехов во зле. Причина разности открывается в том, что эти различия чинов, которые злые власти имеют подобно святым Небесным силам, они и ныне удерживают или в зависимости от степени прежнего чина, в котором всякая власть сотворена, или они сохранили между собою эти степени и названия чинов с противной стороны — от степени своей злости, в которой каждая власть возросла, делая зло» (Игумен Марк. Злые духи и их влияние на людей. С. 40—42).

Но бывает, что они хвастаются тем, чего не имеют, приписывая себе то, чем не являются на самом деле. Обращать вам на это внимание не надо: враг есть враг, и его надо гнать.

8. Попускает ли Господь бесу вселиться в человека за грехи родственников (например, овладеть братом за грехи сестры)?

Все зависит от духовной жизни того и другого. Господь попускает беснование для исправления жизни, для спасения души, для вразумления, а не просто, как юридический акт. Хотя все в семье связаны друг с другом. Пример. Сестра занялась оккультизмом и принесла в дом кучу литературы на эту тему. Конечно, появление этой духовной заразы влияет на всех членов семьи. И другой случай: брат согрешает чем-то, подвергается нападению беса, а сестра живет благочестиво — ее это не касается.

9. Действительно ли блудный бес усиливается от употребления большого количества жидкости?

Как и всякое невоздержание в пище, большое количество воды расслабляет.

#### 10. А очень горячий чай тоже вреден?

Очень горячее и очень холодное плохо действует на гортань и пищевод. Крайности употребляются в исключительных случаях.

# 11. Нам очень страшно слушать угрозы бесов по отношению к вам. Как к этому относиться?

Запугивания бывают разные. Первое — бесы устами болящих угрожают священнику или верующим. Например: «Мы тебе этого не простим, ты не знаешь, что мы тебе устроим, ты у нас получишь сполна за все», — и так далее. Второе — через людей стараются влиять на нас.

#### Примеры.

Знакомые подойдут и будут уговаривать: «Я к тебе хорошо отношусь, люблю тебя и уважаю, а так бы ничего не сказал. Зря ты связался с бесноватыми, не понимаешь, чем для тебя все это обернется. Я знал одного священника, так у него...» Следует описание всевозможных ужасов и мытарств.

Незнакомые люди на улице набрасываются с бранью, угрозами и даже побоями, а через помыслы враг внушает: «Не занимался бы, так ничего и не было такого, жил бы как человек».

Третье — самое неприятное, навернос, — через страсти. Вспыхивают такие приступы, что ошеломляют. Легко впасть в уныние: чего, чего, а такого от себя не ожидал. А враг начинает внушать: да, хорош ты был, со стороны глядя. Тоже мне подвижничек... И в том же духе в разных вариациях. Все это проходит на общем фоне не-

понимания и осуждения окружающих: выискался герой, наверное, захотелось денег, популярности и т. д.

Из своей практики могу привести следующее.

Во время проповеди одного священника о смирении и терпении бес устами болящей рассыпался в угрозах. Я стоял в храме невдалеке, слышал подобное впервые и был поражен. Женщина, согнувшись в поясе, злобно оскалясь, кричала: «Ну, подожди, ты силен, с тобою Бог, но и мы не слабые. На чем-нибудь тебя поймаем, мы потерпим — ты свое получишь!»

И все в таком вот духе. С непривычки у меня большие мурашки пробежали, но на священника это не произвело никакого впечатления, что меня тоже удивило. Но сколько злобы было в лице болящей, какая ненависть!

Однажды в моей келье случился пожар, по неосторожности чуть не спалил все. Услышав об этом, один бес стал приписывать себе это событие. «Ничего, — говорил он через болящую, — сейчас не получилось, в следующий раз все спалим тебе». И так несколько раз в разных вариантах запугивал: сожжем, спалим тебе все. Примечательно, как они (бесы) используют все им пригодное для своих целей, выдавая явную ложь за правду.

Не обращайте внимания на все их разговоры и не бойтесь их угроз. Без попущения Божия с вами ничего не случится.

12. Какое отношение было у священников к болящим раньше и какое теперь?

Наверное, разное. Случаи духовных заболеваний не были так распространены, как сейчас. Больные вызывали к себе сострадание и желание помочь им, и священник изыскивал средства для облегчения страданий и исцеления их. В разных периодических церковных издани-

ях потом делились этим опытом, описывая случаи своего столкновения с нечистой силой. Мы читали о подобных случаях в жизнеописании святого праведного Иоанна Кронштадтского, подвижников благочестия, но были и обыкновенные приходские батюшки, которые, с Божией помощью, выходили на брань и побеждали. В Епархиальных ведомостях я много об этом читал и умилялся сердцем.

В древнем Патерике описан такой случай.

«В одном из монастырей жил когда-то игумен высокой подвижнической жизни, который непрестанно молился за братию и неотступно, с великим усердием и слезами просил Бога, чтобы все иноки его обители удостоились Царства Небесного.

Однажды вся братия была приглашена на праздник в соседний монастырь. Игумена задержали какие-то дела, и он обещал прийти позднее. Иноки отправились без него.

На дороге им попался путник, раненный диким зверем. Бедный старик от сильной потери крови не мог уже двигаться и лежал около лесной тропинки. Братия подошли к нему, поговорили, расспросили, посочувствовали и ... отправились далее, оставив его лежать в лесу.

До монастыря, куда они шли, было далеко, а им хотелось попасть туда к службе, и особенно к обеду. Быть в гостях, на праздничном обеде — это удовольствие так редко выпадало на их долю. Надо было спешить, и задерживаться на дороге, чтобы перевязать раненого и отнести его куда-нибудь в приют, у них не было времени. Часом позже этим же путем проходил игумен. Попавший в беду старик все еще лежал неподвижно возле дороги, и, казалось, жизнь почти оставила его. Лишь изредка он тихо стонал. Игумен подошел к нему, и сердце его сжалось от сострадания. Он наклонился к несчаст-

ному, перевязал его раны, как умел, и приподнял его с земли, пытаясь поставить на ноги. Оставить умирающего в лесу было невозможно.

— Можешь ты идти как-нибудь? — спросил он.

Старик только глухо стонал.

— Обопрись на меня, — продолжал игумен, — будем двигаться вместе, потихоньку... Тут недалеко я знаю жилье...

Он обнял старика дряхлою рукою и пытался заставить его идти. Все было напрасно: тот не держался на ногах и повис на его руке, как мешок с трухою. Тогда игумен стал на колени, положил израненного странника на свои старческие плечи, поднялся медленно и потащил свою ношу, кряхтя, спотыкаясь и едва переступая слабыми ногами; для его преклонных лет тяжесть была не по силам.

Он почти не надеялся донести свою ношу. Но сердце его разрывалось от жалости, и оставить бедняка без помощи он тоже не мог. И странное дело: по мере того, как он двигался вперед, тяжесть на его плечах становилась все легче и легче и, наконец, ощущение ее прекратилось совершенно.

Игумен оглянулся и остолбенел. На плечах его не было никого! Старик исчез.

И только издали донесся тихий голос: «Невозможно исполнить молитву твою, ибо дела твоих братий иные, чем твои... Понудь их идти твоими стопами: иначе не войти им в Царствие Божие!..» (Свт. Василий, еп. Кинешемский. Беседа на Евангелие от Марка. С. 254—255).

Вот и сейчас наша общая беда: эгоизм, или себялюбие, отталкивает человека от служения другим. Любовь к другому человеку порою не может пробиться через асфальт этой бесовской гадости.

«Все жертвы и милостыни нищим, — пишет о. Иоанн Кронштадтский, — не заменят любви к ближнему, если нет ее в сердце; потому, при подаянии милостыни, всегда нужно заботиться о том, чтобы она подаваема была с любовию, от искреннего сердца, охотно, а не с досадою и огорчением на них. Самое слово милостыня показывает, что она должна быть делом и жертвою сердца и подаваема с умилением или сожалением о бедственном состоянии нищего» (там же. С. 243).

Мы открываем различные фонды, восстанавливаем разрушенные святыни, разглагольствуем о любви ко всему миру и ... отталкиваем от себя болящих: «Нет, нет! Я этим не занимаюсь, идите к о. Н.».

Эгоизм сковал сердца страхом. Еще лучше запретить отчитки, молебны по болящим, тогда беспокоящей совести можно сказать: «Неужели запрещено, а я бы рад...»

13. А этот ужасный мат и грубые блатные выражения, которые произносят болящие?

Это чисто бесовское действие через болящих, они часто страдают от этого невыносимо, впадают в тоску и уныние, думая, что это их худость дает повод бесам изрыгать такое. Бывает, что даже дети говорят такие непотребства, что трудно поверить в это.

Вот подобный случай из книги епископа Василия.

«Однажды меня пригласили причастить умирающую девочку. Когда я пришел, больная, девочка-подросток лет 12—13, находилась, по-видимому, уже в состоянии последней агонии. Трупные тени легли на лицо, в горле слышался слабый клекот, известный в народе под названием "колоколец", такой бывает у умирающих в последние минуты. Но вместе с тем в ней происходило что-то необыкновенное: из полуоткрытых губ то и дело вырывались ужасные бранные слова. Она ругала свою мать,

находившуюся в комнате, ругала самой скверной, солдатской, площадной бранью.

Это была жуткая картина.

Девочка, почти ребенок, на пороге смерти — и эта отвратительная брань... Голос звучал резко, точно стукали по деревянной доске, слова вылетали с небольшими паузами, но методически, с какой-то злой настойчивостью. И в то же время по глазам было видно, что бедная девочка вряд ли понимала, что с ней делается... Было впечатление, как будто кто-то изнутри дергал пружинку и слова выскакивали автоматически...

Причастить больную оказалось невозможным: у нее уже не было глотательных рефлексов.

Пришлось лишь окропить ее святой водой и прочитать заклинательные молитвы святителя Василия Великого и отходную. Понемногу она стала стихать» (Свт. Василий, еп. Кинешемский. Беседа на Евангелие от Марка. С. 153—154).

Вот такие или подобные случаи приводятся обычно как примеры одержимости, но это очень сильная степень — бес убил ребенка, по попущению Божию, а болезнь бывает часто более незаметна и нераспознаваема.

# 14. Часто охватывает такая злоба, не знаю, что делать.

Надо стараться пресечь ее в самом начале, иначе она распространяется и захватывает всего человека, принося неисчислимые бедствия. Читайте писания святых Отцов и подвижников благочестия об этом. Взращивайте ненависть к этому греху в себе. Святитель Тихон Задонский говорит: «Премерзкий и смеха достойный грех есть злоба. Прочие грехи или корысть некую, или сладость согрешающему соделовают. Вор крадет, да душу свою насытит, блудник блудодействует, да плоти своей

угодит; злобный без всего того злобится. Он грешит и мучится; беззаконнует и снедается; отмщевает и отмщение терпит. Тако злобному самая злоба его есть наказание и биение. Если бы возможно было посмотреть в сердце злобного человека, то не иное что явилося бы тамо, как адское мучение. Потому бывает, что люди злобные темнеют и иссыхают: злоба бо яко яд снедает плоть их» (Схиарх. Иоанн (Маслов). Симфония по творениям святителя Тихона Задонского. М., 1996. С. 396).

### 15. Ведь многие не верят в бытие бесов?!

Да. В конце девятнадцатого — начале двадцатого века было написано много именно в доказательство этого. В сочинениях протоиерея Григория Дьяченко, М.В. Ладыженского и других приводились многие и многие примеры, подтверждающие бытие злых духов. К сожалению, среди этих книг встречаются не только православные, но и сомнительные. Поэтому лучше ссылаться в своих доказательствах по этому вопросу на игумена Марка, а в особенности на святителя Игнатия (Брянчанинова). Ему принадлежит высказывание: «Отвергающие бытие падших духов непременно вместе с этим отвергают христианство... Если нет падших духов, то вочеловечение Бога не имеет ни причины, ни цели» (Аскетические опыты. Т. 3).

16. Вы с нами мало разговариваете. Почему? Хотелось бы побольше услышать нужного.

Человек не всегда может воспринять столько информации, сколько получает. Избыточная информация надмевает, создает иллюзию знания. Это часто происходит с людьми, только что пришедшими в Церковь: начинают читать монашеские книги и становятся «знатоками» внутреннего делания. А это достигается практикой. Я даю вам, что потребно, но дозирую для лучшего же усвоения.

Болящие нетерпеливы. Им часто кажется, что узнай они еще что-то — и все болезни пройдут, что выздоровление не наступает оттого, что они не знают «того заветного», которое от них якобы скрывают.

# 17. Порою Вы нас ругаете, а мы хотели, как лучше...

Лучшее — враг хорошего. Есть такая поговорка: «Благими намерениями выстлана дорога в ад». Желание — одно, исполнение — другое. На все, что вокруг нас происходит, нужно смотреть духовными очами и думать о духовной пользе прежде всего. А в духовном мире, как вы знаете, свои законы. Как говорил оптинский старец о. Анатолий: «А хитрый враг — диавол под видом добра хочет причинить зло: нужно разуметь нам козни его» (Митр. Вениамин (Федченков). Божьи люди. М., 1997. С. 108). К добру часто примешивается тщеславие.

#### 18. Можно ли по болезни отменять пост?

Вопрос не так прост, как на первый взгляд кажется. Часто встречается мнение, что болезнь заменяет пост, так как изнуряет тело вместо него. А на практике получается не так. Чуть где заболело, и мы требуем послабления поста. Только и слышно:

- У меня сахарный диабет, поэтому не могу соблюдать пост.
- А разве соблюдение поста мешает лечению сахарного диабета? Вам нельзя есть овощи и фрукты?
  - Нет, это полезно.

Болят ли ноги, руки, сердце — мы спешим нарушить пост. Есть пример в житии праведного Иоанна Кронштадтского: «... Однажды доктора предписали ему в посту есть мясо: иначе грозят плохие последствия. Он отказывался. Доктора настаивали. Тогда батюшка заявил, что спросит телеграфом благословения матери. Эта духовная орлица ответила телеграммой:

"Лучше умереть, а постов не нарушить!"

Конечно, о. Иоанн беспрекословно послушался мать. (*Митр. Вениамин (Федченков)*. Божьи люди. С. 213).

Или один священник мне рассказывал: «Заболел. Тромб перекрыл вены на ноге и она раздулась. Все требовали от меня госпитализации и операции: Сильные боли днем и ночью. Восемь суток не ел ничего, только немного святой воды. Тромб рассосался, и все прошло».

Воздержание всегда полезно для нашего здоровья, а пост — святыня для нас, а не тяжелая обязанность. И нельзя из-за каждой болячки спешить нарушить его.

### 19. А если болит желудок и кишечник?

Нужно подобрать ту пищу, которая нам подходит. Нарушают пост не из-за того, что нечего есть, а угождают привычкам и прихотям. В разговорах с такими болящими всегда это выявляется: они не привыкли стеснять себя.

20. В кого бесы больше всего входят? В неверующих в Бога.

21. Можно ли кушать без молитвы и крестного знамения?

Нельзя. Были случаи, что бес входил в человека с едою.

#### 22. Но пост нужно соблюдать по силам?

Безусловно. По силам и с рассуждением. Без меры нельзя изнурять себя и браться за подвиг, превышающий наши силы. Богу это не нужно и нам вредно. Болящие, имея сильное желание выздоровления, часто берутся за то, что не их меры. Получается духовный срыв... И с подвижниками это бывает, как один пустынник рассказывал: «Мы не можем слишком сильно поститься. Господь от человека требует не голода, а по-

двига. Подвиг — это то, что может человек сделать самого большого по своим силам, а остальное по благодати. Силы наши теперь слабые, и подвигов больших Господь с нас не требует. Я пробовал сильно поститься. И вижу, что не могу. Истощаюсь — нет сил молиться, как надо. Однажды так ослаб от поста, встать правила прочесть не могу. Господи, думаю, пощади создание свое. И слышу в сердце: не вставай — лежи, пока поправишься. Так Богу угодно...» (Прот. Валентин (Свенцицкий). Граждане неба. 1994).

Болящие часто сначала резко хватаются за все, а потом бросают. Надо идти царским, средним путем.

Но, к сожалению, сейчас много раздается высказываний о том, что пост не для нас и правила святых Отцов — прошлое. Приводят примеры, доводы, ссылаются на известные авторитеты... От врага это. Не можешь поститься — кайся, а не ропщи на устав.

#### 23. Что нравится бесам в современных людях?

Бездуховность. Когда человек живет для тела и ради тела, а не ради души, тогда сдвигаются жизненные понятия в сторону мира и путается добро со злом. Легко нарушает такой христианин духовные законы и не осознает этого, так как что хорошо для тела — плохо для души. Всякий грех есть действие плоти, а не духа. И потому апостол, упрекая в грехах, замечает: Не плотские ли вы? (I Кор. 3: 4). Но современный человек грешит, не ведая греха, и смеются над ним бесы. «Грех есть главная сила демонская... через грех все извращено» (Свт. Ио-анн Златоуст).

Задал я как-то вопрос опытному духовнику, занимавшемуся раньше такими болящими, и он мне многое перечислил, что любят бесы: женщин в штанах, накрашенных, намалеванных; мужчин, курящих и любящих вино

65

и пиво, живущих не венчанными с женами; те церковные службы, когда все совершается быстро и неблагоговейно, ради денег или почестей (митры, креста, ордена); когда святыню не ценят и не дорожат ею; когда церковные и семейные тайны выносят на суд посторонних; когда отпевают и служат панихиды по самоубийцам, опившимся вином, инаковерующим или неверующим вообще, а то и некрещеным; любят тех, кто уши прокалывает и носит серьги; кто колдунов боится больше Бога; любопытных и пустословов; любят общую исповедь и небрежное отношение к исповеди вообще; когда на могилах ставят памятники вместо креста; добрые дела, сделанные напоказ, ради похвал или выгод.

И многое, многое другое, что обмирщвленные христиане за грех и не считают или идут на поводу у общественного мнения: «А что люди скажут?»

24. Какое самое сильное средство против духовной болезни?

Исправление жизни и смирение.

25. Прощается ли великий грех детоубийства?

Прощается и изглаживается в наших хартиях, но надо слезно каяться и изглаживать его добрыми делами.

- 26. Каких священников особенно бес не любит? Таких, которые спасают и приводят к Богу.
- 27. Играют ли роль в жизни духовноболящих праздники и посты?

Играют, и немалую. Заклинатели замечали, что в праздники бесы «легче» выходят из болящих.

28. Не мстят ли вам бесы за ваши службы по болящим?

Мстят настолько, насколько попускает Бог, а все, что происходит от руки Божией, нужно воспринимать с благодарностью. Сейчас часто описываются в книгах случаи

мщения бесов священникам за то или иное их действо против них. Эти описания не приносят пользы: служение священника Богу и людям растворено радостью, а мы все о гадости. У преподобного Серафима спросили, видел ли он бесов и каков их вид. «Они гнусны», — ответил он и более ничего не говорил. Через нападения бесов познаем свою немощь, видим грязь сердца своего. «Слава Богу за все!» — говорили подвижники благочестия, и нам надобно учиться тому же.

29. Вам легко говорить: делала для вас компот в прошлом году — такое было расстройство желудка, что думала, на работу не смогу пойти... Спасла святая вода: пила не переставая. Почему так: как вам что делать, то все с искушениями?

Добрые дела всегда связаны с искушениями от врага, особенно помощь священнику. Только давайте рассмотрим, надо ли нам этого бояться. Когда мы с вами обсуждали этот случай, вы сами сказали, что по неопытности делали это без молитвы. Но помогли себе правильно прибегли к святыне, к святой воде. Вот вам и опыт, ценный и нужный для вас. А также вы нанесли «удар» по врагу: проявили любовь и заботу о батюшке, и враг выходил вместе с калом. За страхами вы забываете, что у нас брань духовная и здесь неизбежны раны и тесноты от врага. На войне как на войне.

#### 30. Если на меня нападает начальство?

Если «нападает», то за дело, по грехам нашим: это подвижники терпели напраслину, мы же по делам приемлем.

#### 31. Что такое «белая горячка»?

Под словом «горячка» подразумевается бредовое состояние больного, связанное с тяжелым заболеванием, протекающим при высокой температуре. В литературе, связанной с войнами, мы часто встречаем выражения: валялся в тифозной горячке, т. е. бреду. «Белая горячка» — название старое, протекает болезнь при нормальной температуре. Это состояние вызвано не тяжелым инфекционным заболеванием, а длительным изнурением и изменением психики в результате алкогольного отравления.

Такие больные часто попадают в реанимацию. Живет человек себе, как многие: ходит на работу, пьет каждый день — семья терпит и рада, что не бранится, кое-какие деньги приносит домой. И вдруг аппендицит. Наркоз, операция. После операции привезли его в палату, положили на постель. А через несколько часов, спровоцированный наркозом и перерывами в принятии алкоголя, начинается алкогольный психоз или, иначе, белая горячка. Садится такой больной на кровати, начинает искать свое белье. Его спрашивают:

- Ты куда?
- На работу, говорит, хватит тут лежать, пора идти.
  - Да ты после операции!
- Какая там операция? Мне надо, на работу пора.

Укладывают его, голубчика, на каталочку и везут в реанимацию под пристальный надзор и уход. И вот, связанные по рукам и ногам, бормочут такие больные целыми сутками, разговаривают с привидениями, с бесами, которые являются к ним в виде животных, чудовищ, родственников. Длится такое состояние у них обычно 1,5—3 суток. Это я вам популярно объясняю.

# 32. Почему в России такое почитание икон Божией Матери?

Матерь Божия возлюбила Россию, ее простых и искренних людей и явила Себя в многочисленных дивных иконах. Господь изливал благодать, исцеления и защиту через иконы Царицы Небесной. Ответом на это была

любовь простого народа, для которого защита и помощь Матери Божией порою являлась последней надеждой. И не посрамлен отходил православный люд от чудотворных икон Матери Божией, вознося хвалу Богу и славя Его Пречистую Матерь.

С аристократией было сложнее. Для некоторой ее части с восемнадцатого века Православие стало ассоциироваться с простонародьем, с мужиками. Не зная, не понимая его, а порою смеясь и глумясь, они только числились членами нашей Церкви. При этом становились высокопоставленными чиновниками и от них часто зависел ход серьезных событий в жизни страны и многих тысяч людей. Вот что мы читаем у С.А. Нилуса:

«При первом выстреле, направленном на Севастопольские бастионы с вражеских кораблей, он (Мотовилов) послал государю для отправки в Севастополь копию иконы Божией Матери "Радости всех радостей", перед которою всю жизнь молился и в молитвенном подвиге скончался преподобный Серафим, и в горьком предчувствии ждал гнева Божьего.

События доказали, что Мотовилов не ошибался...

...На одном из вечеров у князя Ивана Феодоровича Звенигородского ему довелось встретиться с одним из героев Севастопольской обороны адмиралом Петром Ивановичем Кислинским. Мотовилов не преминул по-интересоваться, что сталось с посланною им покойному государю иконой и была ли она доставлена в Севастополь. Кислинский ему ответил:

— Икона Божией Матери была от государя прислана, но наш светлейший князь (Меньшиков) на нее не обратил никакого внимания, и она долгое время хранилась в каком-то чулане, пока сам государь не запросил, куда она помещена. Тогда ее разыскали и поставили на Северную сторону, и только Северная сторона, как вам известно, и не была взята неприятелем. Да чему вы удивляетесь? У нас еще и не такие дела делывались. Как-то раз я был у светлейшего, и мы с ним засели играть в шахматы. Вдруг входит адъютант и докладывает, что явился гонец от архиепископа Херсонского Иннокентия и хочет видеть главнокомандующего. Не отрываясь от игры, светлейший сказал:

- Спросите у него, что ему нужно.
- Гонец сказал, что ему нужно лично видеть вашу светлость!
  - Ну, зовите!

Вошел гонец.

- Что тебе нужно? спросил главнокомандующий.
- Владыка прислал меня доложить вашей светлости, что он прибыл к Севастополю с чудотворною иконой Касперовской Божией Матери, и велел просить встретить Ее, как подобает, у врат севастопольских. Владыка велел сказать: "Се Царица Небесная грядет спасти Севастополь".
  - Что, что? Как ты сказал? Повтори!
  - Се Царица Небесная грядет спасти Севастополь.
- А! Так передай архиепископу, что он напрасно беспокоил Царицу Небесную — мы и без Нее обойдемся!

Так закончил светлейший свой разговор с гонцом архиепископа. А дальше вот что было: ответ этот был передан святителю Иннокентию во всей тяжести его грубой и кощунственной формы.

Тогда владыка решил: "Нас не принимают, так мы сами пойдем!" — и велел везти святую икону впереди себя на бастионы.

Вдруг ему объявляют, что икона нейдет, что лошади стали. "Понесем тогда", — сказал владыка. Но икона не

дала себя нести дальше Северной стороны. Ее нельзя было сдвинуть с места. Видя это чудо, отслужили Царице Небесной молебен на Северной стороне, и владыка увез икону обратно. Каково это было слышать пылкому сердцем Мотовилову!» (С. Нилус. Воспоминания о Серафимо-Дивеевской обители. С. 146—148).

И такие случаи духовного хамства и богохульства не были единичны. Нечто подобное совершилось и в японскую войну с иконой Царицы Небесной «На двух мечах», о которой в видении было открыто, что она спасет ПортАртур. Благочестивые люди с верою пожертвовали сию икону на спасение города, но Порт-Артур так и не увидел в стенах своих этой иконы.

Такой же прием ожидал чудотворные образы Матери Божией, которые вез князь Жевахов на фронт первой мировой войны в 1916 году.

Вот вам и любовь, вот и почитание! Почитание Матери Божией и особая любовь к Ней у простого, глубоко верующего народа была, есть и будет. Жалко, что такого народа самого уже почти нет.

### 33. Какие книги особенно бесам не правятся?

Новый Завет, Псалтирь, книги святых Отцов и поучения старцев.

#### 34. При какой кончине бесы считают душу своей?

Они любят внезапную кончину. Особенно самоубийства и то, что приравнивается к ним: передозировка наркотиков, алкоголя и т. д.

## 35. Все ли священники имеют власть над бесами и могут отчитывать?

Хотя власть дана всем священникам, но для того, чтобы гнать их, надо еженедельно исповедоваться, строго соблюдать все посты, среды и пятницы, а главное, вести по возможности подвижническую жизнь: не увлекаться современными благами и комфортом. Кроме того, каждый заклинатель имеет свои особенности, а поэтому и воздействие на духовно болящих разное.

36. У нас сложилось мнение, что вы против употребления картофеля. Так ли это?

Нет. Я против чрезмерного, как у нас обычно принято, употребления его. Наши хозяйки совсем забыли овощи: все вытеснил картофель да макароны. Где репка, та знаменитая, о которой спорил мужик с медведем в сказке? Во многих семьях ее вообще никогда не пробовали. То же можно сказать и о свекле с морковью, которые идут иногда только в винегрет. Я уж не говорю о зелени, ее употребляют в микродозах, для запаха, а надо бы вкушать.

37. Батюшка, сильно нападает бес через скверные помыслы. Что мне делать?

Однажды преподобный Макарий, закляв беса, узнал, что он по-разному нападает на братию монастыря, но только один инок слушает его. Старец пошел в монастырь, поговорил с искушаемым братом, и тот признался:

- «— Да, отче, и я весьма обладаем от духа любодейного!
  - Не нападает ли на тебя уныние?
  - Бывает и это...

При дальнейших расспросах монах признался во многих своих слабостях и худых помышлениях, приходящих от диавола.

После всего Макарий спросил:

- До которого ты часа постишься?
- До третьего, был ответ.

Преподобный сказал:

— Старайся соблюдать пост до вечера; читай и изучай Святое Евангелие и писания святых Отцов; если при-

дет злая мысль, всеми силами твоей души гони ее от себя, и Господь поможет тебе победить врага.

— Обещаюсь исполнить все твои наставления, — отвечал с поклоном инок.

Макарий, дав благословение, ушел от него» (Пролог в поучениях и рассказах. М., 1997. С. 79—80).

Брат послушался преподобного и посрамил беса. Еще добавлю, что есть у нас молитвы на хульные и блудные помыслы, а самое дивное оружие на врага — молитва Иисусова!

#### 38. Батюшка, как спастись?

Это главный вопрос нашей духовной жизни. Преподобный Серафим Саровский советовал нам стяжать благодать Духа Святого, и святитель Игнатий Брянчанинов говорит, что без этого нам в Рай не войти.

В Прологе приводится притча, рассказанная одним мирянином: «"Некто пожелал видеть царя и просил одного из друзей своих проводить его в царский дворец. Друг согласился и сказал:

— Провожу тебя до половины пути.

Тогда человек, желавший видеть царя, обратился ко второму другу с такой же просьбой. Второй друг сказал:

— Я согласен, и провожу тебя до дворца царского.

Наконец, он попросил о том же третьего приятеля, и этот сказал:

— Я провожу тебя к самому царю".

На этих словах мирянин умолк.

Братия спросила:

— Что же значит эта притча?

Мирянин объяснил:

— Эта притча означает вот что: первый друг есть пост, который доводит нас до середины спасительного пути;

второй — целомудрие, доводящее нас до Небес, а третий — послушание, вводящее нас с дерзновением к Богу — Царю Небесному» (Пролог в поучениях и рассказах. С. 86—87).

Стяжание этих добродетелей приведет и к стяжанию Святого Духа.

Многие святые Отцы и аскеты опытно познали все это. Будем изучать творения святых Отцов и находиться в послушании у них.

39. Бывает, что люди продают свою душу диаволу. Как это происходит?

Мне приходилось сталкиваться в своей практике с такими людьми, слышал также рассказы об этом из уст опытных священников, да и в житийной литературе встречаются подобные описания. Например: «Юноша, по научению чародея, отправился в указанное им место и стал призывать князя тьмы. Тот не замедлил явиться и спросил у юноши:

- Веруешь ли в меня?
- Верую, отвечал дрожащий от страха юноша. Сатана продолжал:
- Да, вот, вы все веруете в меня, когда нуждаетесь в моей помощи; а когда я помогу вам, опять идете к своему Христу. Напиши мне собственноручно, что ты отрекаешься от Него навсегда, и тогда я исполню твое желание.

Юноша согласился и сделал все, как требовал сатана.

После этого бесы приступили к своему делу» (Пролог в поучениях и рассказах. С. 11–12).

Из своего опыта расскажу следующее. Однажды в храм пришла молодая женщина, лет тридцати, и рассказала, что продала душу диаволу и сделалась колдуньей, но сейчас уже не может больше так жить, так как все ей

опротивело. Я вынужден кое-что из ее рассказа сократить и передаю его в общих чертах.

«Молодой девчонкой, отдыхая на юге, познакомилась с мужчиной много старше себя. Он очаровал меня сво-им ухаживанием, я была без ума от него и согласилась стать его женой. Наша жизнь была похожа на сказку для меня: я ни в чем не знала нужды, муж любил меня и баловал, и все было хорошо. Только одно событие омрачило нашу жизнь: умер мой отец, которого я очень любила.

Я очень убивалась, но скоро получила утешение в своей скорби, потому что он во сне стал приходить ко мне, разговаривать, отвечать на вопросы, предсказывать. Так однажды я спросила, не умру ли, и получила ответ, что я — нет, а такая-то соседка умрет такого-то числа, другая — в другой день. Все в точности исполнилось. Просыпаясь, я предсказывала мужу те или иные события и все сбывалось в точности. Он очень удивлялся, но не слушался меня, хотя я всегда оказывалась права. Начиналось наше "свидание" с отцом каждый раз одинаково. Мне снилось, что я поднимаюсь в лифте, вхожу в коридор, открываю дверь — и вижу отца.

Однажды он предупредил меня, что наш город будет охвачен гражданской войной, нужно срочно все продать и уезжать из него. Проснувшись, я сразу все рассказала мужу, но он посмеялся надо мной и ничего не предпринял. Разразилась война, и нам пришлось все бросить и бежать, спасая свою жизнь и жизнь ребенка.

Приехали к моей маме и остановились у нее. После комфорта и роскоши оказались в простой однокомнатной квартирке: мы втроем поселились в комнате, мама — на кухне. Муж не мог найти работу, ребенок тяжело заболел от перемены климата, на меня напало уныние — не видно было никакого просвета.

Вот тут это и случилось. На этот раз отец был не один. С ним был некто, не имеющий определенных форм, похожий на серое облако, которого он представил как друга: "Если согласна продать свою душу, то друг мой во всем будет помогать тебе, все у тебя наладится в семье и сын будет здоров". Я согласилась, и это нечто серое вошло в меня. Как только я проснулась утром, муж, посмотрев на меня, спросил: "Что с тобой случилось?"

- Ничего?!
- Ты стала какая-то другая!

Я и сама ощущала себя другой. На все окружающее смотрела со злостью и завистью, всех ненавидела. Я стала желать людям зла, и зло это с ними происходило. Если до этого я любила мужа, то теперь ненавидела и была счастлива, когда его не было дома. Внешне у нас все наладилось: муж стал заниматься бизнесом, ребенок поправился, сняли хорошую квартиру и появились деньги, но... радости не было. Больше я так жить не могу.»

Вот такая история. Если ее рассмотреть и проанализировать, то можно отметить следующее:

- 1. Враг использовал чрезмерную привязанность этой женщины к отцу, любовь земную, а не духовную.
- 2. Бес, приходя во сне в образе отца, пользовался ее недостатками: совершенной нецерковностью, любопытством, изнеженностью, привычкой к комфорту, эгоизмом и др.
- 3. Темная сила, принявшая образ отца, постепенно приучила верить себе и повиноваться (пойди скажи тото, поступи так-то). Так постепенно бес завладел душою, вселился в нее, а потом сделал омраченную женщину своим орудием для нанесения зла другим.

Как видите, она сама добровольно поступила так, ибо сердце ее было готово к этому. Это грустная история, но... не так ли поступают многие, когда ради здоровья,

денег, жизненных благ спешат к колдунам и чародеям, экстрасенсам и целителям и получают своего беса-мучителя, да и наносят страшный вред всем членам своей семьи? Только и твердят в оправдание себе:

— Я не знала, меня не учили...

Что не знала? Что продавать душу нельзя? Чему не учили? Что нужно быть хотя бы элементарно порядочным по отношению к другим? Воистину, последние времена!

#### 40. Как она выглядела и что с ней стало?

Выглядела она «нормально», ничего особенного, колдовского в ее облике не было. Только когда я кропил ее освященной водою, лицо становилось как каменная маска с немигающими глазами, полными ненависти. Видеть такие «глазки» было неприятно: тяжело наблюдать такую злобу. Побывав у нас пару раз, больше не появлялась: наверное, не выдержала нагрузки или последовала какая-то месть бесов. Я предупреждал о трудности ее положения.

## 41. «Там», вероятно, существуют свои какие-то отношения, разборки?

Безусловно. Нам даже трудно представить мерзость и гадость этого мира тьмы. Если нас посадить в камеру к самым мерзким разбойникам и деградировавшим людям, то они будут очень слабой копией представителей мира бесовского. Колдуны и экстрасенсы только думают, что знают этот мир с его законами и даже могут управлять им. Нет. Они видят и имеют дело только с декорацией, с подменой, а сами являются послушными и жалкими орудиями бесов.

Другое дело — подвижники, монахи-аскеты. Тут враг чаще показывает свое истинное «лицо», если так можно выразиться, но они эту мерзость не изучают и не инте-

ресуются ею. Знание бесовских козней и их изучение не помогают на пути спасения: как победить врага — знать потребно, а самой этой клоакой интересоваться вредно, как прикосновением к духовной нечистоте. Да и любопытство здесь крайне опасно, как предупреждал преподобный Серафим Саровский в беседе с Мотовиловым.

#### 42. Но бесы помогают колдунам?

Вернее сказать, что колдуны находятся на службе у бесов и выполняют то, что угодно темной силе. Сами бесы, без попущения Божия, не могут нанести нам вреда и ищут людей, готовых выполнить эту грязную работу, и создают благоприятные условия для ее исполнения. Пример. Вы знаете, что недалеко от нас живет известная колдунья. Так толпа служебных бесов встречает людей уже на мосту через речку. Тем, кто идет в храм, — они мешают, тем, кто направляется к колдунье, — помогают. Даже бесы, сидящие в болящих, получают побои за то, что «позволяют» больным идти в храм, что не нашли способа им помешать.

#### 43. Но я читала в газете...

Есть даже такое выражение: бесы живут в типографской краске. Этим подчеркивается лживость всей этой газетной писанины. Вас обманывают и одурачивают через статьи, которые услужливо поставляют в разных изданиях всевозможные писаки, мнящие принести помощь людям, что-то разъяснить... В одной статье нас запугивают, описывая «мощь» сатанизма, чтобы мы боялись не Бога, а их; в другой похвально расписывается какойнибудь Тарасов — этакий рыцарь без страха и упрека. Какая это все гадость! Только спешу предупредить, что денежки, которые мы потратили на эти газетенки, у бесов до последней копеечки сосчитаны, и нам придется за эти расходы отвечать на мытарствах.

### 44. Почему вы такое внимание в поучениях уделя-

С первой минуты своего прихода к Богу и до сего дня меня переполняет благодарность к Господу за то, что Он даровал нам это дивное Таинство! Грех давит и уродует нас, невыносимая тяжесть сковывает наши чувства, а чудо этого Таинства уничтожает всю грязь и животворит нас! Когда говорят о покаянии — у меня от счастья появляются слезы на глазах. Это ничем не объяснимая радость! Как это можно объяснить? Какими словами можно рассказать об этом?

Исповедь — это не треба, это Таинство, и его надо тщательно изучать и готовиться к нему. А умение исповедоваться и исповедовать (для священника) — это дар, и я очень ценю его в людях и прошу Господа, чтобы открыл и мне глаза на себя и помог искренне раскаяться. Покаяния отверзи ми двери.

### 45. Допустима ли общая исповедь?

Нет. Для болящих даже вредна и может привести к обратному результату.

# 46. А праведный Иоанн Кронштадтский проводил общую исповедь...

Отец Иоанн (Сергиев) — исключение из правила, которое только подтверждает правило. Священник Валентин (Свенцицкий) посвятил проблеме общей исповеди целый цикл проповедей, объясняющих вред их и недопустимость подражания святому праведному Иоанну Кронштадтскому. Мы не имеем права мерить себя с ним. Это очень дерзко.

### 47. Мало кто умеет исповедоваться?

Да. Оттого болеют и не могут избавиться от беса, что исповедь не исходит от сердца, а только на кончике языка, и то с оправданиями.

Один наш священник рассказал мне очень страшный и поучительный случай из своей священнической практики.

В первый год своего служения, как только он направлен был на приход, столкнулся с очень странной исповедью одной прихожанки.

Подходя к этому Таинству, она никогда не называла конкретных грехов, а все вокруг да около: «Ой, всем грешна, да кто из нас не грешит, да мы же люди, батюшка, вы сами это понимаете». И тому подобная чепуха. «Чувствую, — говорил священник, — что грехов полно, а не вытащить. Да все с оправданием...»

«Прошло так около года, бежит ко мне ее дочь: "Батюшка, мама в больнице умирает!" — и просит причастить ее. Взяв с собою все потребное, поспешил к больной. Когда вошел в палату, то грустная картина открылась мне: больная была в агонии, около нее хлопотала медсестра, а дочь стояла и плакала. Видя, что больная без сознания и не реагирует на мои вопросы, я ограничился "молитвами на исход души". Прочитав их, я покинул палату, выразив свое соболезнование дочери. Когда я выходил, в палату ворвался молодой и энергичный врач-реаниматор и, делая на ходу указания, принялся реанимировать больную. Меня же попросили удалиться. Благословив их, я с грустью покинул больницу, размышляя об этой старушке.»

Далее священник рассказал, что на следующий день пришла дочь и поведала ему о последних минутах своей матери.

«Если бы я не была там сама, то не поверила бы тому, что там случилось. Когда вы ушли, врач продолжал реанимировать больную, давая указание за указанием. По-

явились еще реанимационные сестры, и все активно занялись больной. Больная стала дышать, жизнь начала возвращаться к ней. Довольный проделанной работой, врач ушел записывать историю болезни. Сестры, убрав шприцы и ампулы, также вышли, оставив нас одних. Я с грустью, в слезах смотрела на мать, как вдруг нос ее стал расширяться, превращаясь в подобие рыла, изо рта появились два ужасных клыка, она открыла глаза и, сложив на обеих руках фиги и показывая их мне, скалясь проговорила: "Что, поисповедовала, причастила? Вот тебе!" — и тут же скончалась. Я от ужаса чуть с ума не сошла!»

Эта жуткая история показывает, как бесы ненавидят Таинство Исповеди и как к этому надо серьезно относиться нам.

48. Когда-то ходила к бабке с фотографией сына, и она определила, что он больной, возможно ли это?

Лицо — зеркало души. Страсти и пороки отражаются в этом зеркале. Но — не только это. Здесь и помощь служебных духов. Бесы подсказывают и объясняют. Некоторые колдуны признавались, что накануне приема посетителей служебные бесы-консультанты рассказывали им о том, кто и с чем придет и что у них за проблемы, чтобы они заранее имели представление о своих посетителях. Лет двадцать тому назад я был свидетелем такой сцены: на службе по болящим в одном храме к бесноватой, обладательнице беса-пророка, как он себя сам называл, подошла женщина с вопросом о своем сыне, который давно не пишет из армии, и она беспокоится.

— Через десять минут скажу, — сказал бес устами болящей и через обещанное время сообщил, — все с ним нормально, стоит в наряде и пишет тебе письмо.

Действительно, через две недели пришло письмо от сына: «Стою в наряде, пишу письмо, у меня все хорошо». А служил он на Дальнем Востоке, но для беса такое расстояние не проблема.

Фотография — запечатленный образ и несет определенную информацию. Если болящим показать фото подвижников благочестия, то будет вполне конкретная реакция, часто очень индивидуальная: в зависимости от образа жизни и подвигов аскета. Одним бесам страшен один подвижник, другим — иной. Только нужен опыт, чтобы не попасться на бесовский розыгрыш.

## 49. А разве можно обращаться к бесу за помощью и узнавать через него, что с сыном?

Конечно, нет. Это то же, что и обращение к бабке-колдунье. Это — грех. Надо помолиться Господу, угодникам Божиим, когда переживаешь о сыне или дочери, и заказать молебен о здравии.

#### 50. Очень давно курю и никак не могу бросить. Что мне предпринять?

Так как страсть прочно укоренилась, то и задача ваша не легка. Вот что советует еп. Василий Кинешемский: «Борьба с пороком и страстями, после продолжительного коснения в них, становится невероятно трудной. Диавол и грех не так-то легко уступают свою жертву, и воспоминания бурного прошлого, дурные привычки, сожаления о потерянных наслаждениях еще долго волнуют и распаляют кровь, маня назад и нередко доводя до отчаяния. Нужно почти подвижничество, чтобы стереть с души эти грязные пятна прошлого. Но для подвижничества нужна сильная воля, а воля к этому времени обыкновенно уже расслаблена постоянными уступками пороку. К этому надо еще прибавить, что чем дольше на-

ходится человек в угаре грешной жизни, тем крепче он с нею связывается и тем слабее становится его желание порвать с такой жизнью и начать новую, чистую, богоугодную. Вот почему те "мудрецы", которые рассчитывают на покаяние в старости, обыкновенно ошибаются и, дойдя до рокового порога, с ужасом видят, что душа безнадежно заражена пороком, воля расшатана, сил и желания начать новую жизнь нет и покаяние невозможно... Трагическая развязка неизбежна.

Итак, чем раньше начинать борьбу, тем вернее победа, чем скорее, тем лучше. Вступив в борьбу, нужно вести ее решительно, без колебаний. "Кто колеблется, тот пропал",— говорит английская пословица.

Отбросьте всякое саможаление и не делайте никаких уступок эгоизму. Уступки все равно не спасут, и этим путем примирения с диаволом не купишь. Наоборот: там, где он замечает слабость, там усиливает нападение. Сейчас же последуют новые искушения, еще более серьезные, которые потребуют новых уступок. Поэтому не успокаивайте себя обычным софизмом: "Что за беда, если я уступлю в пустяке! На серьезное я не пойду!" Пустяков в духовной борьбе нет, ибо они влекут обыкновенно за собой серьезные последствия» (Свт. Василий Кинешемский. Беседы на Евангелие от Марка. С. 191—192).

И отец Иоанн Кронштадтский говорит о том же: «Лечение душевных болезней (страстей) совершенно отлично от лечения болезней телесных. В телесных болезнях надо остановиться на болезни, поласкать больное место мягкими средствами, теплою водою, теплыми припарками и пр., а в болезнях душевных не так: напала на тебя болезнь — не останавливайся на ней вниманием, отнюдь не ласкай ее, не потворствуй ей, не грей ее, а бей, распинай ее; делай совершенно противное тому, чего она про-

сит; напала на тебя ненависть к ближнему — скорей распни ее и тотчас возлюби ближнего; напала скупость — скорей будь щедр; напала зависть — скорей доброжелательствуй; напала гордость — скорей смирись до земли; напало сребролюбие — скорее похвали нестяжание и возревнуй о нем; мучит дух вражды — возлюби мир и любовь; одолевает чревоугодие — скорей поревнуй о воздержании и посте. Все искусство лечить болезни духа состоит в том, чтобы нимало не останавливаться на них вниманием и нимало не потворствовать им, но тотчас отсекать их».

Еще два совета: не играйте с искушениями, старайтесь избегать их и не подходите к ним, даже из любопытства. Тот, кто таскается по бульварам, ходит на вечеринки или на спектакли, слушает вольные беседы и непристойные анекдоты и воображает при этом, что сумеет сохранить чистоту мысли и сердца, тот глубоко заблуждается. Это все равно, что играть с огнем в пороховом погребе: взрыв может последовать каждую минуту, Наконец, пользуйтесь для укрепления воли в нужном направлении теми минутами перемирия, которые дает вам злая сила.

«Искушения не всегда обуревают человека непрерывной волной. В эти минуты нужно заранее готовиться к борьбе с ними путем молитвы, чтения и размышления. Плох тот солдат, который начнет учиться стрелять лишь на поле сражения. Он непременно будет побежден. Но альфа и омега борьбы все-таки в надежде на Господа Иисуса Христа. Ибо нет другого имени под небом... о нем же подобает спастися нам» (Свт. Василий Кинешемский. Беседы на Евангелие от Марка. С. 192).

51. Нужна ли вашим помощникам особая подго-

Безусловно. Для тех, кто помогает священнику на молебнах по болящим, обязательна более серьезная духовная жизнь: соблюдение поста не только в среду и пятницу, но и в понедельник, отказ от мясной пищи, строгое соблюдение молитвенного правила, частая исповедь и причастие раз в две — три недели, а по благословению и чаще, строгий распорядок дня, бескорыстность в помощи, молитвенное призывание заступничества святых угодников и Ангела хранителя.

## 52. Как входят бесы в человека и как выходят из него?

В моих беседах с вами я уже касался этого вопроса. Могу добавить, что этот вопрос мало освящен в святоотеческой литературе — подвижники Православия изучали пути спасения, исполнения заповедей Божиих, а если кто впадал в сети вражии, то его исцеляли молитвой. Об этом вы читали в Патериках и Отечниках. Изгоняли и не вдавались в подробности: как, да куда, да что из себя представляют. С падением веры и умалением благодати Божией в людях процесс полного исцеления порою стал затягиваться на десятилетия: так, Мотовилов страдал тридцать лет. Сейчас стали интересоваться этими вопросами: как входят, где находятся, каким образом покидают человека — выходят. Спрос являет предложение и в девятнадцатом, и в начале двадцатого века, многие авторы освящают бытие духовного мира во всей его сложности. У святых Отцов первых веков христианства мы встречаем описания козней духов злобы и методы борьбы с ними, но о проникновении врага в нас, как он сотворяет жилище себе в человеке, — только намеки.

В беседах я приводил многочисленные примеры вхождения беса в человека. Я говорил ранее, что это проис-

ходит по попущению Божию, за грехи, и вы уже слышали или читали об этом. Хочу обратить ваше внимание, что чрезмерное копание в этом отдаляет нас от главного: борьбы со страстьми и похотьми. Для нас это намного важнее. Придет время, накопится материал об этом, подвергнется всестороннему изучению и, если Господь благословит, будет опубликован.

Мы же с вами не можем пользоваться галиматьей и измышлениями оккультистов и шаманов по этому поводу. Нам нужны православные, именно православные исследования, доверяя же католическим и протестантским исследованиям, мы можем попасть в ловушки, расставленные самими бесами на нашем пути. Сейчас модно ссылаться на опыт других христианских конфессий, как их принято теперь называть, но нам от этого нужно воздержаться.

Вот на вторую часть вашего вопроса проще ответить, так как именно это чаще всего и описывается: выход беса и выздоровление, поведение после изгнания духа злобы. С описанием этого сталкиваемся и в Евангелии: И, вскрикнув и сильно сотрясши его, вышел; и он сделался, как мертвый, так что многие говорили, что он умер (Мк. 9: 26).

Подобные описания мы встречаем и в житиях святых и подвижников благочестия: «Потом он (иеромонах Иоанникий) встал, прикрыл бесноватого своею епитрахилью и начал читать над ним заклинательные молитвы. Больной лежал тихо, только тяжело дышал, как бы собираясь нечто из себя извергнуть. Наконец с большим усилием извергнул смрадную кровавую пену, столь смрадную, что окружавшие его, не терпя смрада, от него отшатнулись» (Жизнеописание подвижников благочестия. Февраль).

Пена, часто кровавая, газы, выходящие из кишечника, рвота, пот зловонный, со специфическим запахом, кал и моча — через все это выходит враг из человека. Был у нас случай, когда бес-медуза в виде огромного кровавого сгустка, вышел из влагалища. Сгусток был достаточно плотный, диаметром сантиметров в 25, так что и врачи не поверили женщине, когда она им это рассказала. Это все можно отнести к видимым случаям выхода врага, но очень часто он выходит постепенно, незаметно для посторонних.

#### 53. Что влечет людей к спиритизму, гаданию?

Преступное любопытство. Естественное стремление души к познанию, вложенное в человека Творцом для познания добра, — в грязном, порочном сердце трансформируется в любопытство, в стремление познать запретное. Демоны улавливают таких людей через своих слуг-спиритов, гадателей, хиромантов и заманивают в стан врага, превращая их в рабов диавола.

### 54. Батюшка, я часто плачу. Хорошо ли это?

Все зависит от того, что за слезы мы проливаем, из какого сердца они исходят. От неочищенного сердца исходят слезы досады, обиды, разочарования, а также злобы или жалости к себе. От таких слез мало проку для души.

Другое дело, когда человек через покаяние и молитву, через Таинства Церкви очищает сердце от страстей, и оно становится более отзывчивым и чувствительным к скорбям ближних, к чужому горю. Тогда проливаются слезы сострадания и жалости к другим.

Надо сказать, что роль слез очень значительна в нашей духовной жизни. Недаром мы каждый вечер взываем: Господи, даждь ми слезы, и память смертную, и умиление (молитва 7-я, святителя Иоанна Златоуста). Отец Иоанн Кронштадтский говорил: «Слезы имеют силу очищать скверну сердца нашего, а страдания нужны потому, что через страдания спасительно стесняется греховная широта сердца, а от стеснения сердца всегда легче льются слезы».

Главное же — слезы покаяния, этими слезами плакал апостол Петр после отвержения от Христа. К этим слезам прежде всего относится и вторая заповедь блаженства: *Блаженны плачущие, ибо они утешатся*.

Говорят, что когда встречались два пустынника, то прежде всего спрашивали друг друга: «Как твои слезы?»

Так что нам через духовника надо выяснить характер наших слез и плохое переменить на доброе.

#### 55. Постоянно гневаюсь на детей, мужа...

Это признак болезненности души. Надо с этим бороться. Вот что говорит св. Григорий в слове о гневе: «"Не дайте, братие, места гневу в себе, потому что муж гневливый благодати Божией не получит, ибо с высоты добродетели терпения он впадает в ров пагубной ярости. Какой из зверей настолько лют и неукротим, как муж гневливый и не удерживающийся от ярости? Что может быть хуже человека в гневе? Гнев приводит его в неистовство, делает безобразным и злым, и Дух Божий удаляется от такого.

Что делает человек гневливый? Сам собою не владеет, не помнит себя, от ярости делается подобным пьяному, не хочет знать даже делавших ему добро; ко всем привязывается, всех оскорбляет, хулит начальствующих. Всем противится, без ума многословит, клянет, бьет, ни перед кем не хочет покориться и не принимает слов от тех, которые его уговаривают; и его ярость подобна яду, который носят в себе гады ползающие. Возбесившсь от

гнева, он, как пес, на всех лает, как скорпион, жалит и, как змея, пожирает.

Бегайте, братие, такого зла: ибо гневливый бес честит свой сан, позорит свои седины, его жертва Богу неприятна, и перед Ним оправдаться он не может".

Вот почему бесы весьма уважают гнев, как верное орудие погубления людей.

Одному благочестивому иноку было видение: будто привели его Ангелы Божии к дверям преисподней и оставили там. Вот слышит инок за дверьми разговор бесов. Старший бес говорит:

— Ну, злые, выходите скорее на работу! Да смотрите мне, чтобы нынче побольше привели сюда душ человеческих. Вот, берите каждый себе оружие.

Тут бесы подняли страшную возню, шум и ругань, каждый кричал и требовал себе свое любимое оружие.

Тогда старший диавол зарычал, как сто кровожадных львов, и всех заставил смолкнуть. Потом говорит:

— Подходите, смрадные, поодиночке и говорите, кому какое оружие нужно.

Подходит первый бес к старшому, тот спрашивает:

- Тебе какое оружие?
- Гнев!— завизжал бес.

Подходит другой:

- Тебе какое? спрашивает старшой.
- Гнев! прогугнивил второй бес.

Так подходило много бесов, и все требовали себе для погубления людей гнев.

Когда все это оружие было роздано, тогда старшой стал раздавать прочим бесам другие пороки: кому пьянство, кому блуд, кому зависть, кому злоязычие, кому сластолюбие и прочие пороки. Но все они подняли ропот и говорили:

- Почему нам не дал гнев это самое верное и острое оружие? При помощи гнева мы можем кого угодно, даже святого человека погубить; при помощи гнева можно человека обратить и в пьяницу, и в блудника, и в завистника, и в убийцу, и в богохульника...» (Пролог в поучениях и рассказах. С. 228—231).
- 56. Сейчас так много говорят о демократии, свободе, но все без Бога.

Нет Христа среди людей, не понимают они Его! Очень хорошо сказал Достоевский в 1854 году: «Нет ничего прекраснее, глубже, симпатичнее, разумнее, мужественнее и совершеннее Христа, и не только нет, но, с ревнивой любовью говорю себе, что и не может быть...

Гуманность, отрицающая Бога, логически приводит к бесчеловечию; цивилизация без просвещения Христова — к одичанию; прогресс без Христа — к регрессу, где нет Духа Божия, к деспотизму и тирании» (цит. по: *Н.Е. Пестов*. Современная практика православного благочестия. Кн. 1. С. 67).

Если люди этого не понимают, то, как говорил блаженный Митенька: «Своего сердца, батюшка, не вложишь!»

57. Когда каюсь, то как бы раскрываются разнообразные планы души... Так ли это?

Благодать Господа через покаяние очищает и преображает человеческую душу. Мы начинаем лучше видеть свою греховность, немощи и пороки, но нельзя от этого впадать в уныние.

«Мудрая игумения Арсения советует: "Не скорби, что не видишь в себе ничего доброго, даже не ищи добра в себе. Человеческое добро мерзость есть перед Господом. Радуйся своей немощи, своему бессилию. Истинное добро есть Господь. Он — разум, Он и сила.

Молись, чтобы Он наполнил твое сердце, чтобы Он, как истинный Свет, просветил твой разум, чтобы Он был силою в тебе действующею, чтобы Он царствовал в тебе. Твое же навсегда останется немощным и бессильным"» (цит. по: *H.E. Пестов*. Современная практика православного благочестия. Кн. 1. С. 204).

«Пессимистичен взгляд о. Александра Ельчанинова на души человеческие. Об этом говорят те строки его дневника, в которых он так рисует основные части плана души.

- 1) Таинственная, внутренняя, неведомая нам жизнь духа настоящая гарантия нашего спасения, то, что от Святого Крещения, от Таинства, от дыхания Духа Святого в нас.
- 2) Облако псевдо-добродетелей, изуродованных, объеденных как кислотой тщеславием: наши будто бы добрые дела, наша будто бы молитва, наша правдивость, прямота; это облако закрывает нам истинную жалкую картину нашей души и мешает покаянию.
- 3) Тучи действительных грехов, о которых мы не помним, которые себе с легкостью прощаем: ежеминутное осуждение, насмешки, пренебрежение, холодность, злоба.
- 4) Наконец, под всем этим глубокие, старые пласты, сливающиеся с родовыми и общечеловеческими, основные, глубокие грехи, от которых, как смрадные испарения, поднимаются богохульные мысли, побуждения, всякая нечистота, чудовищные извращения...» (там же. С. 205).
- 58. Я так мучаюсь и страдаю... Змий грызет мои внутренности, но никто не верит, думают, что я сочиняю...

Это действительно трудно понять тому, кто на себе не испытал весь ужас мук и страданий одержимых. Я очень много слышал от вас об этом, постоянно нахожусь с вами, и мне легче войти в чужую боль. Но нельзя требо-

вать от других полного понимания, так как нужно либо видеть внутренним взором все это, либо ощущать самому, как это ощутил Н.А. Мотовилов: «Господь сподобил меня на себе самом испытать истинно, а не во сне и не в привидении три геенские муки. Первая — огня несветимого и неугасимого ничем более, как лишь одною благодатью Духа Святого. Продолжались эти муки в течение трех суток, так что я чувствовал, как сожигался, но не сгорал. Со всего меня по 16 или 17 раз в сутки снимали эту геенскую сажу, что было видимо для всех. Перестали эти муки лишь после исповеди и причащения Святых Тайн Господних молитвами архиепископа Антония и заказанными им по всем 47 церквам воронежским и по всем монастырям заздравными за болящего боярина раба Божия Николая ектениями.

Вторая мука в течение двух суток — тартара лютого геенского, так что и огонь не только не жег, но и согревать меня не мог. По желанию его высокопреосвященства я с полчаса держал руку над свечою, и она вся закоптела донельзя, но не согрелась даже. Опыт сей удостоверительный я записал на целом листе и к тому описанию рукою моею и на ней свиною сажей мою руку приложил. Но обе эти муки причащением давали хоть мне возможность пить и есть, и спать немного я мог при них, и видимы они были всем.

Но третья мука геенская, хотя на полсуток еще уменьшилась, ибо продолжалась только полтора суток и едва ли более, но зато велик был ужас и страдание от неописуемого и непостижимого. Как я жив остался от нее! Исчезла она тоже от исповеди и причащения Святых Тайн Господних. В этот раз сам архиепископ Антоний из своих рук причащал меня оными, эта мука была — червя неусыпаемого геенского, и червь этот никому более,

кроме меня самого и высокопреосвященнейшего Антония, не был виден: но я при этом не мог ни спать, ни есть, ни пить ничего, потому что не только я весь сам был преисполнен этим наизлейшим червем, который ползал во мне во всем и неизъяснимо ужасно грыз всю мою внутренность и, выползаючи через рот, уши и нос, снова во внутренности мои возвращался. Бог дал мне силу на него, и я мог брать его в руки и растягивать. Я по необходимости заявляю это все, ибо недаром подалось мне это свыше от Господа виденье, да и не возможет кто подумать, что я дерзаю всуе имя Господне призывать. Нет! В день Страшного Суда Господня Сам Он Бог, Помощник и Покровитель мой, засвидетельствует, что я не лгал на Него, Господа, и на Его Божественного Промысла деяние, во мне Им совершенное» (С. Нилус. Воспоминания о Серафимо-Дивеевской обители. С. 135-136).

Понимают или не понимают вас другие, не так важно, главное — переносить все в терпении и смирении, без ропота, искренне понимая, что страдаем по грехам нашим.

#### 59. Бесы часто входят во сне?

Да. Они хвастаются, что ночь у них время напряженной работы и что входят в тех, кто не молится перед сном, ложится спать без креста на груди. И являются чаще в ночное время. В житии апостола Иоанна Богослова встречаем такой рассказ исцеленного Аполлонида: «Уже много лет прошло с тех пор, как я спал на одре своем глубоким сном. Некоторый человек, став по левую сторону одра, потряс меня и разбудил, и я увидал, что он чернее обожженного и гнилого пня; глаза у него горели как свечи, и вострепетал я от страха, он же сказал мне: "Открой уста свои; я открыл, и вошел он в уста мои и наполнил мое чрево; с того часа сделалось мне известным доброе и

злое, а также и все, случающееся в доме"» (Свт. Димитрий Ростовский. Жития святых. Сентябрь. С. 575).

#### 60. Какие святые особенно помогают «от беса»?

Во-первых, помощь приходит к нам от тех святых, к которым обращаемся. Во-вторых, это сугубо индивидуально и зависит от того, какой бес в вас сидит. Нетрудно выяснить: возьмите сборник молитв к различным святым и читайте. Сами скоро почувствуете, что не одинаково относитесь к действию молитвы.

Но есть и «общие», не любимые всеми бесами без исключения святые: мученик Трифон, Архангел Михаил, великомученик Пантелеимон, Предтеча и Креститель Господень Иоанн, апостол Иоанн Богослов и, конечно, Царица Небесная — наша крепкая Заступница пред Богом.

#### 61. Отчитывают ли еще где-нибудь?

Отчитывают, но очень мало таких мест. Слышал, в Троице-Сергиевой Лавре, Хотькове, под Козельском... Возможно, есть и еще где-то, но как, когда, какие условия не знаю и не могу ничего сказать.

Очень жаль, что мало таких священников, которые проводят молебны по боляшим. Диакон Андрей Кураев приводит данные, что экстрасенсов и колдунов в России более трехсот тысяч, это официально, самодеятельных же не перечесть. А противодействий? Очень мало.

#### 62. Вы не боитесь конкуренции?

Я вас не совсем понимаю. Это термин из производственных отношений лиц или предприятий, а мы, священники, ничего не производим. То, что мы имеем и даем людям, не наше, а Божие. Чем больше будет в нашей Церкви священнослужителей, понимающих проблемы больных и одержимых, тем лучше для всех.

## 63. Что нужно нам для исцеления от нашей страшной болезни?

Много лет тому назад я присутствовал на беседе опытного священника с болящими, и на такой же вопрос он отвечал приблизительно так:

«Вот вы каждая имеете десять пальцев на своих руках, и все они вам нужны. Никто из вас не скажет, что ей достаточно одного или двух пальцев. Так и в деле исправления нашей духовной жизни нам потребно многое, а не одно только что-то. Самое главное — это, конечно, чистосердечная исповедь со слезами и искренним сокрушением и горячим желанием исправить жизнь свою.

**Второе**— терпеливое перенесение скорбей и болезни, без жалоб и ропота.

**Третье** — по возможности частое причащение Христовых Таин с достойным приготовлением к принятию их.

**Четвертое** — учиться смирению. Осознавать, что через скотское житие свое мы опускаемся ниже скотов. Смирение должно быть искренним, глубоким. Над этим надо серьезно работать. Не требовать его от окружающих, а от себя.

**Пятое** — ежедневное чтение Евангелия и Псалтири, по возможности, с толкованиями святых Отцов Церкви.

**Шестое** — строгое соблюдение поста. Желателен пост и в понедельник. Согласовать с духовником отказ от мясной пищи.

Седьмое — молитвенное правило должно быть небольшое, по силам, но постоянно выполняемое, приучить себя не начинать никакого дела без молитвы и крестного знамения.

**Восьмое** — ежедневное принятие святыни (для женщин кроме дней нечистоты): просфоры, Крещенской

воды, воды с молебнов малого освящения и специально по болящим, освященного масла. Каждение квартиры и окропление ее святою водой.

**Девятое** — прикладываться, по возможности, к чудотворным иконам, мощам.

**Десятое** — посещение чудотворных источников. Обливать себя водой из них, купаться, принимать внутрь и использовать для процедур.

Вот как много у нас средств для борьбы с врагом. И это, конечно, еще не все. Можно сюда отнести: сон на жесткой постели, частые земные поклоны с Иисусовой молитвой, употребление ладана во внутрь с уголечком из кадила, освященного хлеба, вина, соли, растительного масла и т. д.».

От себя хочу добавить, что если в нашем жилище будет находиться телевизор, даже если не смотреть его, полное исцеление проблематично!

64. Моя дочь постоянно невменяема, покушается на свою жизнь и здоровье близких. У нас нет сил противостоять этому. Имеем ли мы право сдать ее в психиатрическую больницу?

Да. Если существует реальная опасность для жизни больной или окружающих, если требуется серьезное медикаментозное лечение. Учтите, лечение гипнозом недопустимо! Только прошу вас иметь в виду, что «там» не курорт и лекарства, методы, применяемые к больным, иногда наносят сильный удар по всему организму и, увы, вредны.



### ИЗ ИСТОРИИ ДУХОВНОЙ БОЛЕЗНИ

Изгнание змих духов

ир духовный существует вне зависимости от того, верит ли в него человек или нет. Существует Бог, наш Творец, любящий всех людей, живущих на земле, желающий всем нам спасения. Существуют ад и рай. Существуют Ангелы Божии — добрые духи, стремящиеся всем людям на земле делать добро, а диавол и его духи, злобные и нечистые, желают весь род человеческий погубить. Поэтому если мы, люди, хотим благополучно земную жизнь прожить и в рай попасть, то должны в Бога верить, заповеди Его исполнять, к помощи Бога и добрых духов Его, Ангелов, прибегать, а духов злых и нечистых, диавола и бесов, всячески избегать, опасаться их, с ними воевать и одерживать над ними, по милости Бога, победы.

Знать об одержимости и об изгнании злых духов полезно всякому человеку, чтобы уберечься от воздействия злых сил. В нашем повествовании мы приведем рассказы различных знакомых нам людей.

\* \* \*

Вот что рассказал один человек. «Впервые я узнал о том, что есть люди, одержимые бесом, вскоре после своего Крещения, а крестился я в 28 лет. Во время Божественной Литургии, когда вынесли чашу со Святыми Да-

рами, одна женщина, стоявшая недалеко от входа, вдруг завопила нечеловеческим голосом и забилась в истерике. Но как только чашу унесли, она сразу затихла и пришла в нормальное состояние. Я спросил, что с ней, и мне пояснили, что в ней "сидит бес".

Как-то мне довелось собороваться в монастыре. Изнутри наглухо закрыли двери, чтобы не вошел никто из посторонних. Таинство совершали два иеромонаха, а соборовались человек двенадцать. И среди нас, как оказалось, были три бесноватые женщины. Беснование их начало проявляться только после первого помазания освященным маслом, а до того они стояли тихо, как и все. Первую бесноватую, стоявшую с левого края, стало ломать, корежить; она страшно стонала и рычала. К концу Таинства ее так измучили сидевшие в ней нечистые духи, что она время от времени садилась на стул, чтобы прийти в себя. Другая бесноватая стояла в центре. После первого помазания она, вернее, сидевший в ней бес начал грубо и неистово басить мужским голосом: "Не выйду! Не дамся! Не выйду! Не дамся!" А ведь до начала Таинства я слышал, как она говорила обычным мягким женским голосом. Конечно, можно женщине изобразить мужской голос, но чтобы такой — вряд ли. К концу Соборования находившаяся в этой женщине нечистая сила тем же грубым мужским голосом начала быстро говорить: "Двое вышли, один остался..." Я подумал, что, видимо, в ней были три беса и двоих батюшки изгнали. Только потом, со временем, я узнал, что бесу верить нельзя, так как обычно он лжет. В Евангелии сказано про сатану, что он лжец и отец лжи (Ин. 8: 44). Поразительно: спустя некоторое время я читал книгу жития преподобного Серафима Саровского. Там было написано, что при переносе его мощей исцелился один бесноватый — и то же самое при этом кричал сидевший в нем бес: "Двое вышли, один остался!"

Для нечистой силы Евангелие и Крест — огонь попаляющий. Страшно было видеть, как эта бесноватая, кричавшая грубым мужским голосом, прикладывалась к Евангелию и Кресту. Когда к ней подносили Евангелие, она стояла минуты две и не могла сама приблизить лицо к Священной Книге. Ужасно было видеть раздвоение личности человека: женщина, годами страдавшая из-за беса, жаждет его изгнания, тянется к святыне, а сидящая в ней нечисть не пускает ее и злобно кричит: "Не дамся! Не дамся!" Когда же, почти насильно, прикладывали Евангелие к губам женщины, она с диким воплем вдруг падала без чувств на пол: словно какая-то страшная сила хватала ее и бросала плашмя вниз. Казалось, что кости ее могли сломаться; лежала она после этого, как мертвая. И в первый раз я даже смутился. Но иеромонахи были в этом деле опытны и спокойно продолжали соборовать. Женщина приходила постепенно в себя, отсиживалась после этого на стуле и затем становилась опять со всеми. Но самым страшным оказалось зрелище, когда она в конце Соборования прикладывалась ко Кресту. Сидевший в ней бес люто рвался и кричал, не пуская ее к этой величайшей святыне. Когда же после нескольких минут ожесточенной борьбы женщина поцеловала Крест, то с жутким воплем упала на пол; пришла она в себя только минут через десять.

После первого помазания я также услышал, как позади меня гавкнула собака и затем раздалось приглушенное: "Господи, помилуй!" Это в женщине сидел бес и лаял. И что меня тоже поразило: лаяла она, как настоящая собака, — так не смогла бы подражать и артистка. И пока шло Соборование, сзади меня все раздавалось: "Гав!", а затем слезным, рыдающим голосом: "Господи, помилуй!"

К концу Таинства всем присутствующим было весьма тяжело. Даже один из иеромонахов казался несколько испуганным. Мне же было так страшно, что я почти непрерывно крестился. У меня было такое ощущение, будто скопившаяся в воздухе темная сила наваливается сверху и хочет раздавить, убить меня. Таинство продолжалось около трех часов и когда окончилось — я был уже почти без сил.

Несколько дней после этого я вспоминал и обдумывал все происшедшее. Как же страшно и бездумно мы порой грешим. Все надеемся, что и на сей раз не тронет нас карающей десницей Господь. Воистину велико долготерпение Божие! Я слышал однажды, как на исповеди старенький иеромонах отец Зосима с плачем говорил исповедующимся женщинам: "Детки, как тяжко, какие страшные грехи вы мне несете. И не знаете, с чем пришли. Раньше за один аборт на десять лет от Святого Причастия отлучали, по правилам Апостолов и Святых Отцов, а у вас, чуть не у каждой, по несколько абортов. Ведь это же убийство во чреве. Как же я могу отпустить грехи ваши, как к Святым Дарам допустить, как быть с вами? Я ведь кровью за вас обливаюсь..."»

\* \* \*

Грешит человек, пока не переполнится чаша долготерпения Божия. Тогда отступает Господь, охранявший его, и набрасывается на него темная нечистая сила и приносит ему всякое эло. И одно из самых тяжких наказаний на земле, когда вселяются в человека бесы. Невероятный ужас, когда человек уже не владеет полностью своим телом, а разделяет его с кем-то гнусным, кто мучает его непрерывно и рвется погубить совсем. Тогда возра-

стает вера у человека, но к вере нужны и великие дела покаяния. И нужна помощь высоких подвижников, постников и молитвенников, чтобы изгнать из тела эту нечисть. Ведь чтобы бесов изгонять, великие нужны благодать и сила и особое на то благословение Церкви. И ездят несчастные одержимые по разным странам, ищут помощи не у врачей, а у Христа, обивают пороги церквей и монастырей в надежде исцеления.

А вселяются бесы в человека, в большинстве случаев, или в наказание за его великую гордыню, или же за совершенные им тяжкие грехи, особенно когда согрещает он против какой-либо святыни Церкви Христовой. Как страшно зло и как страшен бес — этот носитель и средоточие зла. Жутко видеть, как он проявляется в людях. Как обезображены бывают лица некоторых бесноватых, в них человеческое начинает уже исчезать. Господь совершенен, и совершенны Его творения, из которых нет ничего прекраснее человека и лица человеческого. Нечистый же страшен, безобразен, таковы и его проявления: во всем стремится он исказить, уничтожить Богом созданную совершенную красоту.

Если посмотреть на тех, кто служит сатане, то увидишь, что лица их, как правило, — уродливые черные маски: духовный смрад и неприязнь истекают от этих людей. Как жаль их и как хочется, чтобы они пришли в себя, вспомнили, что и они — творения Божии, и поспешили бы возвратить себе Богом данную им от рождения совершенную красоту, которую они исказили, сознательно или бессознательно, став слугами нечистому духу — диаволу. И у бесноватых лица обычно, как маски: страшные, искаженные, извращенных, уродливых форм.

«Спустя несколько дней после Соборования я шел в монастырь и вдруг услышал впереди себя лай. Посмот-

рел вокруг, но собак не увидел, только впереди — женщину с девочкой и больше вокруг никого. Залаяли опять, и тут я догадался, что это девочка лает, а мать ее ведет в монастырь для исцеления. Мне захотелось посмотреть на девочку, я перегнал их и обернулся. И лучше бы я этого не делал: так страшно было увиденное мной. Лицо девочки настолько было искажено и свернуто набок, что показалось мне подлинным изображением беса. Так стало страшно и отвратительно, что я тут же ускорил шаг, более не оборачиваясь и вглядываясь в монастырь, находящийся впереди».

Страшны бесы, и страшен грех. Посмотрим вокруг, посмотрим на себя и увидим, как грех обезображивает вид человека, лишает красоты и приятности, опоганивает и уродует лицо. Известно, что люди злые, горделивые, тщеславные, похотливые, вообще сильно одержимые какими-либо пороками, имеют, как правило, и подобающие этим порокам некрасивые и неприятные лица. И наоборот: как приятны лица ведущих чистую жизнь православных христиан! Чем ближе их души к Богу, тем прекраснее их лики, тем больше света и любви излучают они. Дух Святый очищает, освящает душу и облагораживает внешний вид христианина.

Священник Владимир Емеличев. «Одержимые. Изгнание злых духов». Рига, 1994

### Knucquu

Вопрос о кликушах относится к числу вопросов, еще не решенных. Кликуши есть дело несомненное; но ни физиология, ни психология, ни нравоучение, ни даже самое богословие не прояснили некоторых сторон этого феномена, не разобрали его основательно и не

выяснили причины многих странных и вместе замечательных явлений, связанных с этим духовным заболеванием. Редакция «Странника», помещая в своем журнале статью о. Антония (Петрова) о кликушах, не принимает безусловно того высказанного в ней положения, что в русском простонародье остались следы древнего языческого волхвования или колдовства, поставляющего колдунов в открытую связь с злым духом. Ей хотелось бы знать более фактов, подтверждающих это положение, тогда нерешенный вопрос о кликушах, может быть, уяснился бы и привел к каким-нибудь определенным заключениям.

тим именем называют у нас женщин, чаще замужних, выражающих в себе какую-то порчу невольным криком. Такою порчею мужчины страдают весьма редко; они не воют безобразно, как женщины, а только иной раз поют птичьими голосами. Кликуши, страдающие подобным беснованием, делятся на разные виды. Одни кричат до изнеможения, лают по-собачьи, поют смешанными голосами птиц и зверей; другие плачут, тоскуют, терзают сами себя, плюют, испускают много пены; а некоторые поднимают вой, когда перевозят их через реку, и тотчас успокаиваются, как скоро выходят на сушу. Испорченных легко узнать потому, что они не терпят священных предметов, например, креста и крестного осенения, святых чудотворных икон, святой воды, освященного елея и поклонения святым мощам. А на Божественной Литургии кликуши всегда обнаруживаются криком при пении Херувимской песни. Нечистый дух не может выносить невидимого присутствия Господа Славы. Этим явлением торжественно подтверждается истинность Святых Таинств Православной Кафолической нашей Церкви.

Образованный класс народа не верит в порчу людей, называя ее баловством и притворством, а врачи приписывают кликушам порчу маточную и вообще это явление относят к людям, одержимым болезнями телесными, которые излечиваются обыкновенными средствами. Но те и другие понимают дело неточно: первые сами до тонкости не проверяли порченых, а вторые смешивают их со страдающими истерией. Впрочем, в XIX веке многие отвергают не только кликуш, как особый род бесноватых, но и более важные положения христианского верования, например: нетление святых мощей, чудеса от чудотворных икон, существование злых духов и другое тому подобное, не объяснимое естественными причинами и науками, а также не постижимое умом.

Крик испорченных не есть притворство, а некоторый вид беснования, ибо в этом необыкновенном состоянии человек обнаруживает такие физиологические и нравственные явления, которые не могут быть вызваны произвольно, свободным определением воли.

Подлежит ли, например, произволу кликуши в минуту припадка источать из себя клубом пену, приводить в страшное движение все органы дыхательной системы организма, возмущать влагу очей и давать им выражение зверской дикости, неимоверно поднимать пульс и проч. Возможно ли также допустить, чтобы человек, в другое время набожный, богомольный и вообще благомыслящий вдруг захотел, ради одного притворства, позволить себе страшное богохульство, неистовое плевание на священные предметы и проч.?

Не лучше ли допустить, что в среде русского простонародья сохранились некоторые следы древнего языческого волхвования, которое, как известно исторически, поставляло волхва в близкое отношение к диаволу? Мож-

но думать, что уменье приводить людей в состояние беснования сокровенными средствами осталось наследственным памятником славянского нашего язычества, сохранившимся в предании простецов. Родоначальники наши поклонялись идолам: Перуну, Велесу, Хорсю, Дажьбогу, Стрибогу, Самаргле, Мокошу, Волосу и др., и через нечистых духов, прорекавших в этих идолах, научились волхвованием производить в людях порчу, обнаруживающуюся криком.

Библейская история определительно говорит, что египетские волхвы открыто препирались с Моисеем в совершении чудес, производимых ими через волхвование. Наука воліцебства в века язычества была более или менее известна всем народам тогдашнего мира. История религии этих народов всегда упоминает и об учении волхвов. Волшебство явно преподавалось языческим жрецам в Карфагене и Мемфисе. В нынешнее время мы не имеем данных для составления полного понятия о волхвовании. Эта наука стерта с лица земли христианством (имеется в виду XIX век, в настоящее же время магия и колдовство возрождаются. — Авт.), как дело богопротивное, враждебное силе Божественной благодати, не совместимое со святостью христианской жизни и благоприятствующее злобе диавола. Немало философских учений просвещенной Византии при свете откровения христианства поблекли — хотя они и остаются для нас замечательными, как несомненное доказательство того, что ум человеческий сам собою никак не способен составить ясное понятие о Боге.

При рассматривании настоящего предмета мы убеждаемся, что идолопоклонники всегда имели понятие о мире духовном и некоторые из них делили духов на добрых и злых. Добрые духи не могли находиться в общении с нечистыми людьми. Ангелы являлись и могли яв-

ляться одним праведникам, а демоны имели свободный доступ ко всем жрецам. Капища или храмы язычников были жилищем злых духов. В них на жертвенниках нередко лилась кровь юношей и дев. Языческие празднества сопровождались распутством, пьянством и другими безнравственными обычаями. На них жрецы, служившие идолам, вопрошали демонов о будущем и нередко получали предсказания, впоследствии сбывающиеся. Поэтому люди, при всеобщей утрате Боговедения, более и более впадали в рабство диаволу. История христианской проповеди обстоятельно свидетельствует, что во всем тогдашнем мире царствовала демонология. В этот период разгула темных сил и тесного общения их со своими слугами — жрецами и возникла наука волхвования, содержащая запретное знание о способах сношения людей с миром темных духов.

Кликуши не принадлежат к одержимым истерическими припадками. Истерия — болезнь весьма распространенная: женщины, в силу своей эмоциональности и чувствительности, подвержены ей больше, но нигде и никогда она не обнаруживается такими симптомами, какие усматриваются в кликушах. Истерии нет никакой надобности до религиозных идей; она не усиливается и не ослабевает при явлении священных действий или предметов. Кликуши же очень страдают, когда подводят их к святым мощам, к чудотворным иконам, кропят святой водой, помазуют освященным елеем, а особенно когда достаивают они на Божественной Литургии до пения Херувимской песни. Почему же духовные и священные действия, столь вожделенные всем больным, ненавистны одним кликушам? Спасительная благодать целит всякий недуг, отчего же нестерпима она для кликуш? Не изза демонов ли, которые жестоко мучают свои жертвы с целью удалить их от духовных врачеваний? По особенному действию священных предметов на кликуш мы тем более удостоверяемся, что люди, испорченные волхвованием, предаются злым духам. Священные предметы и святые Таинства Церкви невидимо запечатлены благодатию Святого Духа. Посему, как скоро к испорченным прилагается спасительное для них врачевание, обитающие в испорченных злые духи, не вытерпев святыни, сильно потрясают организм одержимого ими человека.

Правда, всякий христианин в святом Крещении запечатлен дарами Святого Духа и через приобщение Животворящих Тайн имеет общение с Богом, но всегда ли он содержит в чистоте и целости эту охраняющую его святыню? Не часто ли делами своими уподобляется скотам несмысленным? И в эту минуту удаления его от Бога не позволяет ли нечистой силе получить к нему доступ и напасть на него, как враг нападает на воина, допустившего ошибку? Рассказы самих кликуш подтверждают, что они начинали страдать порчею всегда почти по случаю каких-нибудь ссор и во времена самозабвения, когда не думали ни о крестном знамении, ни о молитве.

Каким образом производится порча через волхвование? Это, по словам Отцов Церкви, есть учение бесовское, поддерживающееся некоторыми знаниями. Для прояснения и вместе подтверждения его, как явления многим непонятного, мы обращаем внимание на священномученика Киприана, житие его содержится в Четиях-Минеях (2 октября ст. ст./15 октября н. ст.). Многое может также прояснить и повесть о покаянии Феофила, эконома церковного во граде Адоне Киликийской (Четии-Минеи. 23 июня ст. ст./6 июля н. ст.).

Феофил жил в царствование Декия. Он родился в Карфагене и сперва был знаменитый философ и волхв. На Олимпийской горе изучил всю диавольскую хитрость, по

бесовскому наущению производил воздушные перемены, возбуждал ветры и дожди, воздымал морские волны, наносил вред виноградникам, поражал язвами людей, видел бесчисленные полки князя тьмы, из которых одни предстояли ему, другие служили, иные с воплями превозносили его; в пятнадцатилетнем возрасте своими волхвованиями заставлял мертвецов давать ответы на вопросы.

Из приведенного примера ясно, что наука волхвования у древних язычников преподавалась публично и раскрывала тайны природы, которые могли понимать во всем объеме только немногие.

Условия вступления в общество волхвователей ясно представляет нам повесть об экономе Феофиле, который выходил с жидовином-волхвом ночью на место конского бега и в полночь, на встрече с самим сатаною, дал от себя расписку, по которой он отступал от Иисуса Христа, Божией Матери и всех святых, отрекался христианской веры, переставал навсегда ограждаться крестом. Видите, для волхвования более всего требуется богоотступничество. Не по этой ли самой причине язычники так сильны были в волхвовании, что, предавшись сатане и его духам, совершенно отвергали истинного Бога? Из христиан на это, так сказать, теоретически, конечно, не решился бы никто. Поэтому-то наука волхвования, столь сильная в древности и столь несовместимая с требованиями христианства, ныне и пала сама собою. Всякий христианин одним крестом разрушает все опыты волхвования, как одним крестом разрушил их некогда священномученик Киприан, который добровольно уничтожил потом волшебные свои книги, отдав их при своем крещении христианскому епископу для сожжения.

Вот еще пример, уже из того времени, когда христианство утвердилось в мире. В 1763 году 11 января одно-

дворец Иларион Григорьев, сын Черкешенинов, при допросе его воронежскою духовною консисториею показал, что ему 56 лет от роду, что отец и мать его издавна жили в Козловском уезде в селе Хренное, там его родные тридцать лет тому назад и умерли, а он сдружился того же села с однодворцем Иустином Тулевским, с которым они вместе развратничали и заводили преступные связи. Раз, идя по улице для своих целей, Тулевский сказал, что знает молитву, которая якобы читается в путешествии и избавляет от всяких злых приключений, а потом признался Илариону, что он якобы умеет через призывания диавола действовать на женский пол, а также разными заговорами лечит больных лошадей. Выслушав это, Иларион просил Тулевского научить этому и его, Илариона; и Тулевский учил его полгода читать наизусть как молитву, так и упомянутые волшебные заговоры, но обязательства диаволу он, Иларион, никакого не давал.

Из этого показания видно, что волхвы или колдуны между простым народом таятся и теперь, и отвергать их волшебств нельзя. Из допроса видно также, что это знахарство переходит преемственно и секретно. Сын Тулевского, учителя волшебства, по имени Евсей, при допросе показал, что он ничего волшебного не знает, так как после отца остался малолетним.

Выученный Тулевским Иларион Черкешенинов только однажды в жизни произвел опыт своего волшебства, и произвел следующим образом: зашедши из Шипового леса в дом Ивана Коробова с Петром Заволуевым, он потребовал вина; дочь Коробова, Аграфена, подала ему бутылку с вином. Черкешенинов, наливши рюмку, поднес ее снохе Коробова Пелагее Дмитриевой с шепотным наговором, чтобы она, Пелагея, полюбила его. После того, только что дошел он домой, Пелагея при свекре

своем Иване Коробове стала необычайно тосковать и не переставала твердить об Иларионе, из чего свекор Коробов и заключил, что в ней произошла порча и что испортил ее Иларион. Впоследствии Черкешенинов по этому делу допрашиваем был в воеводской канцелярии и сознался, что точно испортил сноху Пелагею.

Это делопроизводство показывает, что порча здесь котя и не обнаруживалась криком, однако была совершена через нашептывание на вине. И кликуши нередко утверждают, что они начинали страдать после свадебных угощений либо после того, как пили подносимую колдунами наговорную лекарственную воду. Впрочем, как бы там ни была сделана порча, во всяком случае справедливо то, что волхвования и теперь не вывелись, и кликуши именно портятся, а не притворяются.

При описанном нами деле приложен и волшебный заговор, которым Иларион испортил Пелагею; в этом заговоре призывается сатана. Стало быть, и нынешние заговоры произносятся на то лицо, которое хотят испортить.

Неграмотные колдуны должны знать заговор наизусть, проговорить его три раза и в заключение дунуть на хмельное питье; причем никак не изображать крестного знамения и не читать никакой молитвы. После всех этих волшебных действий наговорное пойло дается тому лицу, которое портится. Конечно, этот факт есть только отрывок волшебной науки; из него видно, что волхвования производятся через вещи материальные; но сущность волшебства состоит не в веществе: вещество лишь используется для этого. Потому-то испорченные волшебством никогда не излечиваются средствами медицины. Да и Сам Господь сказал Своим ученикам, когда они не могли изгнать бесов, что сей род изгоняется только молитвою и постом (Мф. 17: 21).

Официальное решение о Черкешенинове подтверждает, что волхвования бывали и тогда, а правила Номоканона против волхвования, начертанные святыми Отцами Церкви, дают право заключать, что это сатанинское учение существовало во все времена, и мы теперь не вправе отвергать бытие его. Церковные законы вот как называют волшебников. В Кормчей книге 65 правило святителя Василия Великого говорит: «Обаянник и чародей, яко убийца есть. Толкование. Волхвы запрещаются как вольные убийцы». В законе гражданском под числом 2 постановлено: «Иже сотворив чарования, или на погубление человеку, или у себя имый, или продав, яко убийца по закону мучатся». 21-м правилом утверждено: «Иже на вред человеку бесы призывают, аще не в неведении сия творят, мечем мучатся» (Царя Леона и Константина закон). 20-м правилом повелевают законы: «Губители, чаротворцы, на вред человечь призывающе бесы, мечем да усечены будут». В большом Требнике под числом 14 святитель Василий Великий чародеев осуждает на 20 лет отлученными от приобщения Святых Тайн.

Спрашиваем: к чему положены такие церковные законы, если волхвований на самом деле не было? Допустим, что Церковь постановила свои узаконения без исследований о волхвах. Но гражданские законы относительно этого предмета еще строже церковных: они лишают жизни волхвов и тем оправдывают каноны Церкви.

Между русскими узаконениями, изданными в 1731 году правительствующим сенатом, есть печатный указ такого содержания: «Ежели кто впредь, гнева Божия не боясь и онаго Ея Величества указа не страшась, станет волшебников к себе призывать, или к ним в домы для каких волшебных способов приходить, или на путех о волшебствах разговоры с ними иметь и учению их сле-

довать, или такие волшебники учнут собою на вред, или мняще якобы на пользу кому волшебства чинить, и за то оные обманщики казнены будут, смертию сожжены».

Повод к изданию этого закона подан был, конечно, преступлением, и определение наказания доказывает, что волхвования производятся и во времена новейшие.

Взглянем на наш предмет еще вот с какой стороны. Добрые Ангелы посылаются охранять людей и славословят Творца всяческих, но что делают духи злые? Они, как существа бестелесные и разумные, конечно, не могут оставаться в праздности. Если же необходимо предполагать в них стремление к деятельности, то, как злым, им естественно стремиться к злу. На кого же простирают они свою злость? Материальная природа к враждебным их действиям не чувствительна; следовательно, поприще злобной их деятельности — род человеческий. Они живут в мире между людьми, как львы в пустыни, и, как разбойники, стараются всячески вредить людям своими кознями.

Непосредственные нападения злых духов проявляются в наших мыслях, желаниях и действиях. Если мы трезвенны и бодрствуем, то боремся с ними и, при помощи Божией, прогоняем их. Но могут быть времена самозабвения и нравственного опьянения, низводящего нас на степень скотов несмысленных; в таком случае человек — легкая добыча для демона! И вот являются жалкие жертвы злобы диавольской — бесноватые. Они бывали между язычниками, бывают и теперь между христианами.

Евангельские бесноватые именно принадлежат к числу страждущих от демонов, которые сами собою, без посредства волхвования, входят в телесную храмину человека и живут в нем иногда до самой его кончины. Но волхвы, как друзья демонов, подражая им в злобе, посылают нечистых духов туда, куда пожелают. В этом

случае демоны слушают волхвов точно так же, как угодники Божии слушают нас, когда мы с верою и упованием на Господа призываем их на помощь. Лик праведников ходатайствует о нас пред Богом, а полчище демонов служит своими кознями тому, кто вступил в их сообщество. Через такое взаимное общение чародеев с нечистыми духами производятся все волхвования, к числу которых принадлежит и порча, обнаруживающаяся криком.

Кликуши точно испорчены, но не средствами естественными, а только через естественные средства наваждением злых духов. Вот почему все способы врачевания кликуш в руках обыкновенных людей, без благодатной помощи остаются недействительными. Мы молитвами снискиваем себе заступление Небожителей, а волхвы призыванием духов вредят людям.

Возможно ли врачевать волхвование, проявляющееся криком? Возможно, но только средствами не естественными, а благодатными, по ясному повелению Самого Господа, Который сказал: бесов изгоняйте (Мф. 10: 8). Жизнь апостола и евангелиста Иоанна Богослова полна примерами изгнания злых духов (26 сентября ст. ст./ 9 октября н. ст.). Запрещения бесам предлагаются в определенной форме и как бы составлены в противоположность волхвованиям бесовским. Пример. Бесу, жившему в капище Артемиды, апостол говорит: «Отвечай, нечистый бес, сколько лет ты живешь здесь?» Тот отвечает: «249 лет». Тогда апостол сказал ему: «Приказываю тебе во имя Иисуса Христа Назарянина — оставь это место», — и бес тотчас исчез.

Апостол Иоанн Богослов изгнал также жившего в Аполлоксиде пытливого духа, прорекавшего будущее, и формула его изгнания была такова: «Повелеваю от имени Отца и Сына и Святого Духа: изыди от создания Божия и

не входи в него никогда, но вне острова сего будь в местах безводных, а не в человецех». И бес вышел из Аполлоксида. На основании этого и других подобных случаев Святая Церковь наша в Требнике имеет канон с заклинательными молитвами об избавлении от нечистых духов.

Кроме указанных средств, бесы изгоняются частым и достойным приобщением Святых Тайн; причем необходимо требуются строгий пост и слезная молитва. Избавляется от действия злых духов и тот, кто притекает с живою и пламенною верою к мощам святых угодников. Против мучений диавольских спасительны также святая вода и освященный елей. Равным образом удаляет бесов молитвенное и продолжительное чтение Псалтири. Один безграмотный освободился от беснования, как скоро выучился читать Псалтирь. Самое же близкое для всякого христианина врачевство есть знамение крестное, священное наследие христиан, установленное по внушению Самого Иисуса Христа. Крест сам по себе, без нашей молитвы, может обнаруживать силу спасительную, как это видели мы при обращении в христианство Киприана философа.

Священник Антоний Петров «Странник». Октябрь 1866 г.

#### На аспида и василиска наступиши...

Вы спрашиваете: «Неужели по желанию или как будто по прихоти какой-нибудь бабы (колдовки) может бес взойти в человека и в кого она захочет?» Из приводимого вами самими примера о свиньях (см.: Лк. 8: 32) видно, что совершенно ошибочно полагать, будто по одному желанию злого человека кто-либо может подверг-

нуться вражьему действию. Действию сему подвергаются лишь те, кому попустит Бог, а Бог попускает не просто, но за разные грехи: за гордость, за злобу и вражду, за нечистое житие, как сказано и в письме блаженного старца Макария: «Как Господь дозволил бесам взойти в свиней, так Он попускает иногда вражеской силе простираться на тех, кто проводит свинское житие или порабощен другими страстями». А кто, как должно, проводит христианское житие, по евангельским заповедям Божиим, на того ни злые старухи, ни самые бесы не могут иметь влияния, по сказанному: На аспида и василиска наступиши и попереши льва и змия (Пс. 90: 13); и аще что и смертное испиют, не вредит их (Мк. 16: 18). Далее пишете: «Неужели Крещение, Приобщение Святых Таин и вообще все освящение, получаемое нами от разных Таинств, бессильно защитить нас от подобных действий».

Таинства сии не только не защищают нас, если мы недостойно приобщаемся их, но дают вражьей силе еще более доступа к нам, как видно на примере Иуды, который, имея злоумышление предательства, недостойно приобщился Святой Вечери; и потому сказано в Евангелии: И после сего куска вошел в него сатана (Ин. 13: 27).

Пишете еще: «Кажется, Церковь наша запрещает, и не только запрещает, но и учит нас не верить во всякого рода гадания, волшебства, приговоры и прочее». Церковь запрещает прибегать к сим действиям; но из того самого, что запрещает, видно, что признает их возможность и действительность. Церковь повелевает только не верить в различные суеверия, например приметы, замечания, различение дней и тому подобное.

Спрашиваете: «Почему эти тайны не известны людям ученым? Ведь они еще более могли бы зла наделать». Очень известны. Что такое распространенные теперь

между образованными людьми спириты и все подобное, как не такое же обольщение вражие? Пол-Америки в настоящее время занимается этим. Сколько пасторов в Голландии от этого помешалось? Скольких увлек в Петербурге маг Юм? И разве не по внушению бесов люди ученые потрясают в целых поколениях веру и добрую нравственность. Через невежественных людей диавол действует по-невежественному и суеверному, а через ученых — поученому. Разве мало зла наделал Вольтер, распространяя яд неверия и безбожия, по внушению беса?

И что такое вольнодумство и всякие вымыслы, которыми люди отводятся от Бога и Церкви Божией, как не изобретение и не внушение беса? Также и в действиях некоторых из них, так называемых фокусников, сколько есть такого, чего никак нельзя объяснить простой ловкостью или обманом и что сами они приписывают это магии. Это то же самое, что колдовство в простом народе, но там оно обращено в суеверие или грубую зловредность, а здесь на приобретение денег и тонкую зловредность.

Пишете: «Ежели Господу угодно наказать таким несчастьем, то для чего Ему употреблять орудием таких колдуний, и будто без них обойтись Он не может?» Господь не стесняет самовластия людей и попускает иногда злым людям при содействии вражеской силы сотворить зло, когда хочет наказать других; и к чему же Ему употреблять иные средства, когда есть на то готовые орудия? Это видно из слов апостола Павла: аще неправда наша правду Божию составляет, еда неправеден Бог наводяй гнев!

Еще пишете: «Закон Петра I не признает порчи, и, вероятно, он был согласован со Священным Синодом». Верно, не был согласован, а то бы этого не было.

Далее удивляетесь, отчего священник из одной из своих дочерей не мог изгнать беса, между тем как приводимых к нему бесноватых он отчитывал всех почти. Всех почти — значит не всех, и стало быть, причина в тех, кого не может отчитывать. Наконец спрашиваете: «Почему же не всякий священник отчитывает бесноватых?» Власть дана всем, а чтобы пользоваться ею, надо иметь твердую веру и благочестивую жизнь и особое произволение.

Из книги «Описание жизни блаженной памяти Оптинского старца иеросхимонаха Амвросия»

#### Беснование

есноватые, когда бывают схвачены нечистыми духами, говорят или делают то, чего не знают. Известно, они неодинаково терпят влияние духов. Ибо некоторые так бывают одолеваемы, что нисколько не сознают того, что делают или говорят, а некоторые сознают и после вспоминают. О таком влиянии нечистого духа нельзя думать так, чтобы он, проникая в самое существо души, как бы соединившись с нею и некоторым образом облекшись ею, произносил слова и речи устами страдальца. Никак нельзя верить, чтобы это возможно было для них сделать. Это происходит не через какое-либо умаление души, а через ослабление тела, когда в тех членах, в которых заключается сила души, нечистый дух, заседая и налагая на них невыносимую, чрезмерную тяжесть, умственные способности ее покрывает густейшим мраком и прерывает чувства. Это, как видим, иногда приключается также от вина и лихорадки или от чрезмерного холода и от других болезней, приключающихся отвне. Чтобы блаженному Иову диавол, получив власть над его плотию, не постарался причинить это, Господь запретил ему, говоря: Вот он в руке твоей, только душу его сбереги (Иов 2: 6), т. е. только не делай его безумным, расслабив жилище души, овладев рассудком или повредив орган разума, посредством которого ему необходимо противиться тебе; своею тяжестью не подавляй и мудрости противящегося.

Авва Серен

... ясно, что нечистые духи не могут иначе проникнуть в тех, телами которых хотят овладеть, если наперед не овладеют их умом и мыслями. Когда лишат их страха и памяти Божией или духовного размышления, то как на обезоруженных, лишенных помощи и охранения Божия и потому легко побеждаемых, смело нападают, потом устрояют в них жилище, как в предоставленном им владении.

Авва Серен

... не должно отвращаться или презирать тех, которые подвергаются разным искушениям или нечистым духам, ибо мы должны твердо верить, во-первых, что никто не подвергается им без попущения Божия; во-вторых, что все, что посылается нам от Бога, кажется ли оно прискорбным в настоящее время или радостным, посылается как от нежнейшего Отца и сострадательного Врача для нашей пользы. Потому они подвергаются им (злым духам и искушениям), как учителям, и смиряются, чтобы, переселяясь из этого мира, они переходили в другую жизнь более очищенными или понесли более легкое наказание. По апостолу, такие в настоящей жизни бывают предаваемы сатане во измождение плотии, чтобы дух был спасен в день Господа нашего Иисуса Христа (I Кор. 5: 5).

Авва Серен

... святое Причащение нашими старцами, помним, не запрещалось (бесноватым), напротив, они думали, что, если бы возможно, даже ежедневно надобно преподавать им Его. Ибо не должно думать, что по изречению евангельскому, которое неверно прилагают... не давайте святыню псам (Мф. 7: 6) — будто Святое Причащение поступает в пищу демону, а не в очищение и охранение тела и души. Будучи принято человеком, Оно, как пламя пожигающее, прогоняет того духа, который в его членах заседает или скрывается. Мы недавно видели, что таким способом был исцелен авва Андроник и многие другие. Ибо враг более и более будет нападать на одержимого им, когда увидит, что он отлучается от Небесного врачевства, и тем злее и чаще будет мучить, чем дольше он будет уклоняться от духовного врачевания.

Авва Серен

Будучи по сущности своей тонко-эфирными или газообразными телами, духи вследствие того обладают и меньшей зависимостью в отношении к пространству, то простираясь в его безмерность, то сжимаясь до крайне ограниченных пределов: «Демоны не только живут на земной поверхности, но входят иногда в человеков и скотов всем газообразным существом своим. Они входят во внутренность тела человеческого подобно тому, как может входить в нее воздух, привлекаемый механизмом дыхания, подобно тому, как могут входить другие газы. Демон, войдя в человека, не смешивается с душою и телом. Газы имеют в особенном развитии свойство упругости, т. е. свойство принимать различной меры объем; очевидно, что и демоны имеют это свойство, по которому множество их может помещаться в одном человеке, как говорит об этом Евангелие» (см.: Лк. 8: 29). В таком смысле понимает Преосвященный Игнатий передаваемый в Четиях-Минеях под 7 сентября случай со святителем Иоанном, архиепископом Новгородским, который молитвою и крестным знамением заключил беса-искусителя в умывальнице, потом «именем Господа освободил его из заключения в сосуде и повелел ему быть в подобии коня у дверей кельи. Демон вышел из сосуда в виде темного воздуха или дыма (газа), а в виде коня встал у входа в келлию святого...»

Епископ Игнатий

Если бы ты увидел горящим дом своего соседа, то скажи мне, хотя бы этот сосед был злейшим из всех твоих врагов, не побежал ли бы ты гасить пожар, опасаясь, чтобы огонь, распространяясь далее, не дошел и до твоих дверей? Тогда так же рассуждай и о бесноватых: демонское обладание есть жестокий пламень и пожар. Смотри, чтобы демон, пролагая себе дорогу, не занял и твоей души, и когда заметишь его присутствие, с великим усердием прибегни ко Владыке, чтобы демон, увидев душу твою пламенною и бодрствующею, признал твой ум недоступным для себя. Если он увидит тебя рассеянным и беспечным, то скоро вселится в тебя, как в пустое жилище; а если увидит тебя внимательным, бодрствующим и стремящимся к Небесам, то не дерзнет даже смотреть на тебя.

Святитель Иоанн Златоуст

Как от безумных, как от сумасшедших, как от детей не требуют отчета в их действиях, так и от бесноватых; и нет человека столь жестокого, чтобы наказывать за то, что сделано по неведению.

У одержимых бесом сначала и больше иных частей подвергается бедствию мозг, ибо этот психический центр бес использует как некий плацдарм, откуда уже, как бы

из некоей крепости, он угнетает все тело; а когда бедствует мозг, тогда на нервах и на суставах тела выделяется некий воспалительный процесс, препятствующий нормальной функции, исходящей из психического центра; и на основании этого происходит смятение и разбитость, также бессознательные движения всеми управляемыми волею частями тела, и особенно челюстями, как наиболее близкими к первично пострадавшей части (т. е. мозгу). Вследствие же большой выделяемости влаги, стекающей к устам через каналы, и по причине близости к мозгу, когда усиленное дыхание не может правильно происходить вследствие нарушенности правильности функций органов, у несчастных появляется пена на устах. Поэтому-то бесноватые испускают пену и скрежещут зубами, страшно ударяющимися друг о друга в безумном возбуждении. Оцепеневает, сохнет же он после сего по причине тяжкого бесовского вреда, ибо, как вследствие действия солнечных лучей создающиеся пары, затем, если эта теплота усиливается, ею же, наконец, и уничтожаются, рассеявшись, так происходит и от бесовского вреда: издаваемая влага внутренностей, немного затем, когда это вредное бесовское действие увеличивается, израсходуется, как и вообще свойственная телу влага, и сей бесноватый в результате этого сохнет, т. е. оцепеневает.

Св. Григорий Палама. Беседа 12.

Что касается того, кто не одержим злым духом, хотя и подвергается его внушениям, тот, когда возникает к обращению — ибо он еще сохраняет власть над собою, — должен молиться и поститься, дабы через пост обуздать тело и удержать его восстание, через молитву же обездействовать и усыпить предрасположения и возбуждающие страсти помыслы, и таким образом он одержит верх над страстями, в молитве отгоняя сатанинский приступ

и издевательство его. Но когда кто не только подвержен диавольскому внушению, но бывает и одержим им, и терпит страдания, которые люди не в силах вылечить, ни сам он не может что сделать для своего выздоровления, тогда то самое, что он бы сделал, если бы имел свободный ум, это совершаемое ради него со стороны свободных, лучше же сказать — одухотворенных Божественным Духом людей, в величайшей степени будет содействовать для изгнания беса.

Св. Григорий Палама. Беседа 12. Из книги «Сокровищница духовной мудрости»

#### О посрамлении бесов

Примеры из жизни святых, доказывающие ту истину, что власть злых духов может быть ограничена

«О, Макарие, — говорил бес Макарию Египетскому, — много скорблю я, что не могу одолеть тебя. Все делаю, что и ты: постишься ты — и я ничего не ем; бодрствуешь ты — и я никогда не сплю. Одним ты одолеваешь меня — это смирением; против него я не могу устоять»

(Ч.-М. январь 19 день).

Имя Иисуса Христа, не только произносимое устами святых угодников, но и написанное ими в письме, имело силу изгонять бесов. Евангелист Иоанн Богослов послал с учеником своим Прохором письмо к одержимому злым духом. В письме было написано: «Иоанн, апостол Иисуса Христа, Сына Божия, пытливому духу

повелеваю: о имени Отца и Сына и Святого Духа изыди от создания Божия и не входи в него никогда, но будь вне острова, в местах безводных, а не в людях». Когда Прохор пришел с этим письмом — бес вышел из человека.

(Ч.-М. сентябрь 26 день).

Святые угодники, вооруженные именем Господа Иисуса Христа и именем Пресвятой Троицы, имели даже господственную власть над бесами и иногда употребляли для посрамления бесов те же средства, какие бесы употребляли для их обольщения. Преподобный Феодор Печерский однажды молол жито, сопровождая работу пением псалмов из Псалтири, и, утрудившись, перестал молоть. Тогда загремел гром, и сверкнула молния, и жернова опять стали молоть. Познав бесовское действо, преподобный запрещал бесу именем Божиим делать это. Бес не слушался. Тогда Феодор именем Отца и Сына и Святого Духа повелел бесу не переставать молоть до тех пор, пока он не измелет все жито. Бес повиновался и измолол.

В другой раз бесы сбрасывали с горы приносимые братией от Днепра дерева, нужные для построения келлий. Преподобный Феодор именем Господа Иисуса Христа заставил самих бесов в одну ночь перенести все дерева с берега реки на гору, на то место, на котором надлежало строить келлии.

(Ч.-М. август 11-день).

В жизнеописаниях святых есть много свидетельств, как бесы сами сознавали свою немощь и свое бессилие со времени пришествия Господа на землю и особенно после крестной смерти Его. «С тех пор, как распят Иисус, — свидетельствовал бес преподобному Нифонту, — я слаб сделался».

(Ч.-М. декабрь 23 день).

Сатана говорил преподобному Антонию: «Вот я не имею ни одного места, не обладаю ни одним городом, нет у меня оружия; во всех городах и странах прославляется имя Христово; пустыни наполнились иноками»

(Ч.-М. январь 17 день).

Святой мученик Трифон изгнал беса из царской дочери и, сделав его видимым для всех, спросил: «Кто вам, бесам, дал власть над созданием Божиим?» Бес отвечал: «Мы не имеем власти над теми, которые знают Бога и веруют в Единородного Сына Его Христа. От тех мы бежим со страхом. Наносим им искушения тогда, когда нам попущено будет от Бога. Над теми же, которые не веруют в Бога и Сына Его и ходят во всех похотях своих, над теми имеем власть мучить их».

(Ч.-М. февраль 1 день).

# Сколько козней у диавола!

есяца три назад случилось мне быть в одном христианском семействе, где в числе немногих гостей была одна француженка. Личность эта издавна была знакома семейству, и как кружок был почти свой, то она без стеснения высказалась, что принадлежит к спиритам, с подробностью открыла, когда и по какому случаю попала в это общество. «В России живу я более 15 лет, так начала она свой рассказ. — Прежде много путешествовала, была в Америке и других местах и религиозных убеждений моих никогда не изменяла.

Но однажды, более 10 лет назад, мне представился во сне давно умерший мой отец, видела его совершенно как наяву, он приехал на белой лошади, вошел в мой дом, ос-

мотрел жилище и сказал мне так: "Ты живешь хорошо, но только измени свой характер, ты раздражительна и постоянно ссоришься со всеми; если не изменишься, то постигнут тебя большие несчастия: ты потеряешь людей, близких сердцу, и вытерпишь много горя". Сон этот так запечатлелся в моей памяти, что я записала его с подробностью и потом постоянно помнила и беспокоилась.

Через несколько времени получаю письмо от родных из Парижа, в котором пишут мне, что мой родной брат спирит-медиум в один из сеансов вызывал дух отца. В беседе с ним дух передал, что был у меня в России в такое-то время и в таком-то виде и предостерегал меня. Письмо это крайне озадачило меня: точное сходство с виденным мною во сне и даже число, указанное духом, совпадало с числом, под которое я видела сон. Прошло сколько-то времени, я не могла изменить свой характер, и все предсказания сбылись: муж мой, молодой еще человек, умер, а вскорости умерла и дочь. Пораженная горем, я решилась ехать во Францию с целью познакомиться с загадочным для меня обществом.

Брат мой действительно оказался медиумом; он скоро ввел меня в общество, и я сама начала входить в общение с духами, но так расстроила нервы, что мне строго воспрещено было обществом повторять переговоры с ними и даже вовсе прекратить общение из опасения тяжкой болезни.

В настоящее время я не могу изменить моих убеждений и совершенно прекратить сношения с духами: какая-то посторонняя сила, помимо моей воли, распоряжается моими мыслями и моим организмом». При этих словах с нею стали делаться конвульсии, и она начала трепать рукою во все стороны, и так странно, что плечо как будто остается спокойно, а рука машет и бьет по столу.

Потом, обращаясь к одному сильному мужчине, она просит его удержать ее руку. Мужчина взял и так крепко сдавил руку, что она сделалась багровой, но удержать от движения и даже ослабить ее не был в состоянии.

Любопытные осыпали спиритку вопросами и просили показать, как она входит в сношение с бесплотными духами. Спиритка сказала, что дух будет отвечать им на вопросы, если они желают. Затем села к столу, попросила лист чистой бумаги и карандаш, который взяла за самую верхнюю оконечность двумя пальцами и вертикально держала его над бумагою, голову повернула к левой стороне и закрыла глаза. Когда начали задавать вопросы, то карандаш заколебался и начал чертить на бумаге как будто без участия руки, его державшей. Были такие вопросы, ответы на которые вызывали недоумение, так как личности, о которых шла речь, не могли быть известны спиритке, но она открывала их нравственную сторону.

Предложен был один такой вопрос: «Сколько Лиц Божества?» Карандаш сделал несколько сильных толчков, быстро и небрежно стал чертить слова: «Там говорят: Бог Отец, Бог Сын, Бог Дух Святый». По уходе спиритки присутствующие начали высказывать свои взгляды на эти явления и, между прочим, приходили к такой мысли, что наука обогатится новыми открытиями, а я по этому поводу вспомнил одно давнее событие из моей священнической практики, передал его рассуждавшим и высказал свое воззрение. Факт этот позволю себе изложить в этой заметке и за достоверность его ручаюсь моею священническою совестию и преклонностью лет, а также уверен, что если есть в живых современники бывшего события, чужие или родные, то они подтвердят сказанное мною.

Сорок лет назад поступил я священником Старобельского уезда в слободу Городище, находящуюся в одной

версте от границы Войска Донского. Слобода эта в половине прошлого столетия населена была выходцами из Полтавской, Черниговской и частью из западных уездов Харьковской губернии. Все они малороссы — народ простой, верующий, ведут жизнь патриархальную, в семействах сохраняют почтение к родителям и старшим, к Церкви и пастырям — усердны и уважительны, властям — послушны.

В первый год я еще не успел практически ознакомиться с обязанностями священника. Однажды приходит ко мне поздно вечером крестьянин моего прихода Алексей Водоложский и просит исповедовать и приобщить Святых Тайн его больную жену Агафью. Немедленно пошел я в церковь, взял Святые Дары и вместе с ним отправился в его дом.

Избы, или по-малороссийски хаты, в той местности большею частью разделяются перегородкою на две части: в первой ставятся у них святые иконы и все держится чисто, а во второй за перегородкой устраивается кухонная печка и подмостки вместо кровати.

Больная лежала на подмостках; обратившись к ней, я сказал: «Слушай молитвы к исповеди и Святому Причащению». По окончании молитв, когда присутствующие все вышли из комнаты, я стал подходить к ней ближе: мгновенно схватилась она, села и, устремив на меня сверкающие глаза, заскрежетала зубами, а затем неистово вскрикнула: «Зачем? Кто тебя звал? Вон уйди!» При этом сжала кулаки и готова была броситься на меня.

В первый момент какой-то огонь пробежал по всему моему организму и я крепко смутился, но тотчас вспомнился мне рассказ отца моего, бывшего священником более 40 лет, о том, как он успокоил одного подобного больного, возложа на него дароносный крест. Едва кос-

нулся я больной крестом, в котором были Святые Дары, она упала на спину и закрыла глаза; тогда, положив дароносный крест ей на грудь, я начал громко читать молитву: Да воскреснет Бог и расточатся врази Его.

С больной в это время происходило поразительное явление: грудь находилась в покойном состоянии, а в руках и спине происходило такое конвульсивное движение, как будто бы эти части были совершенно отделены от груди; продолжалось это минут десять. Потом она страшно зевнула с каким-то тяжелым стоном, открыла глаза и слабым, едва слышным голосом сказала: «Батюшка, родной, это вы?» — «Да, я давно уже пришел, ты слышала, как я читал молитвы?» — «Нет, родной мой, ничего не помню». — «Что же, желаешь исповедоваться и приобщиться Святых Тайн?» — «Ради Бога, удостойте, я сильно хвораю». — «Перекрестись и слушай молитвы». — «Не могу руки поднять», — сказала она. Я приподнял ей руку, и она перекрестилась, прочитал слова молитвы и напутствовал ее. Начал было я расспрашивать, давно ли она больна, но она так ослабела, что не могла говорить, а муж ее передал, что уже несколько лет, в месяц раз, страдает она головною болью, и прежде бывало проспит сутки, и хотя слабая, но встает и работает, а в последнее время, когда заболевает, то не спит и беспрестанно говорит о предметах, не всегда понятных, а иногда произносит ругательство на того из членов семейства, кто станет молиться Богу, и даже на святые иконы.

Возвращаясь домой крайне расстроенный, я томился недоумением: «Что делать?» Наступало время Великого поста, и я положил в душе своей служить в среду и пятницу, после Преждеосвященной Литургии, молебен о страдающей от нечистого духа.

Наутро, пригласив диакона, двух причетников и мужа больной, я передал им свое намерение и просил их до окончания молебна не вкушать пищи, а также внушил и всему семейству поститься в эти дни, внимая словам Спасителя: Сей род не может выйти иначе, как от молитвы и поста (Мк. 9: 29).

С первой же среды Великого поста начали служить молебное пение о немощной, обуреваемой от духа нечистого, и читать заклинательные молитвы святителя Василия Великого. Жестокою бранью встретила нас больная, когда мы только стали входить в дом; свирепый взгляд, скрежетанье зубов, неистовый крик навели такой страх на всех, что входящие прятались один за другого.

Причетник начал приготовлять ризы на столе, но когда она вскрикнула: «Зачем это, кто тебя позвал, вон прими!» — он бессознательно отскочил к другому концу стола; затем она, устремив на него дикий взгляд, начала говорить ему: «Принес бутылочку (это был елей от лампады пред иконою Божией Матери), я тебя не боюсь, ты клятвопреступник, ты наш, ты обманываешь своего начальника, ты знаешь, когда Е. убил Д., ты присягал, а что ты по присяге показал? Что видел, как Е. махал палкою на собаку, а ты стоял в роще и видел, как Е. бил Д. по голове палкою, я сам там был и помогал им ссориться».

Больная в ненормальном состоянии говорила от мужского имени: был, ходил, делал; и простая истовая малоросска употребляла иногда вряд ли могущие быть ей знакомыми литературные слова. Незадолго перед поступлением моим в Городище, действительно, случилось там убийство, и причетник был привлечен к суду в качестве свидетеля. После причетник сам рассказал нам, что действительно он видел, как Е. бил палкой по голове Д., но на суде не показал этого, хотя и присягнул.

Потом, обратившись ко мне, больная вскрикнула: «Ты для чего не велишь никому есть, хочешь голодом поморить, толкуешь: поститесь, молитесь, — я сам хоть сто лет буду поститься и поклонов сейчас положу тысячу», — при этом больная начала кланяться сидя, так шибко, что головою била о колени. Я сказал: «Ты не так молишься, надо прежде перекреститься, а потом положить поклон; перекрестись!» Крестьяне, стоявшие возле нее, мужики молодые, сильные, хотели ее рукою перекрестить, но сколько ни усиливались, не могли согнуть ее руки и подвести к челу. Во время пения молебна больная что-то невнятно говорила, но когда начал я читать молитвы заклинания, она страшно взволновалась, начала браниться и, вставая с постели, направилась ко мне; два мужика держали ее сколько было силы, затем и третий присоединился, но не могли удержать. С мужиков пот градом катился, а она, как будто без усилия двигаясь, подошла ко мне так близко, что я мог положить ей на голову крест.

Во время второй молитвы, которая читалась в возбужденном состоянии, с глубокою верой и сквозь слезы, больную начало сильно трясти, и затем, зевнув с тяжелым стоном, она опустилась на руки крестьян как мертвая; ее положили на кровать, и уже перед концом молебна она открыла глаза и, узнав меня, слабым голосом сказала: «Батюшка! Простите меня, может быть, я кого обидела, я ничего не помню!» Служение молебнов продолжалось неопустительно во всю Четыредесятницу; больная иногда бывала при служении в полном сознании и усердно молилась, а большей частью находилась в ненормальном состоянии и в этом последнем предсказывала семейству, в какое время мы придем. Вот уже выходят из церкви, дошли до такого-то двора, хотя видеть этого было нельзя, так как церковь находилась в

стороне от дома, на расстоянии полверсты; иногда же передавала им, что делалось в церкви.

В Городище не было школы, и мальчики, заучивая молитвы со слов родителей, читали их неправильно и с грубыми ошибками, почему я распорядился, чтобы после каждого Богослужения они оставались в церкви и учили молитвы, которые диакон громко и раздельно читал им, а они все вслух повторяли за ним каждое слово. В одно время, после вечерни, больная в доме начала бранить мальчиков: «Проклятые хлопцы, как кричат и барабанят, слово в слово за диаконом, один только славный хлопчик засмеялся, — и сама больная при этом разразилась смехом, — а диакон рассердился, лается, ругается, кричит: дурак, скотина, бей поклоны; а поп на диакона рассердился, кричит: не смей этого делать», — опять расхохоталась. Случай этот действительно был в церкви именно в то время, когда больная рассказывала.

В Малороссии чтут как особую святыню Херувимский ладан, нарочито приготовляют большие куски смирны и просят положить в кадило во время Литургии, когда поют Херувимскую песню или Ныне Силы небесные с нами. Этот ладан хранят в домах в почетном месте, носят на груди и окуривают им комнаты во время рождения младенцев и при других случаях. При служении молебна я употреблял этот ладан, но раз как-то забыл его взять, переодевшись в другую одежду.

Не доходя несколько дворов до дома больной, вспомнил и поручил мальчику, который поил лошадь у колодца, чтобы он сел верхом и как можно скорее съездил комне домой взять ладан. Когда я с причтом вошел в дом больной, она, уставив дикий взор на стену, бранилась: «Вот проклятый хлопец, как стрела летит, хоть бы лошадь споткнулась и убился окаянный, уже подъехал ко

двору и собак не боится, побежал в хату». «Кого ты бранишь?» — спросил я. «А того, кто поехал. Зачем он поехал?» — «Не скажу». — «То поганое, вонючее, скверное». — «Да если знаешь, скажи, как называют его?» Каким-то глухим, но сильным голосом больная произнесла: «В кафтане в кармане». Потом начала плакать и говорить: «Я был большой, а теперь маленький, ты меня задушил: прежде на печке не курил, а теперь так надушил поганым, что и уголка не осталось для меня».

Однажды муж больной рассказал, что больная бранила кого-то, вспоминала Деркульский завод (это государственный конный завод, находящийся от Городища в десяти верстах), говорила, что лошадь пристала и маляра бьет лихорадка, а деньги поповы два рубля пропали. Действительно, накануне я послал на Деркульский завод к живописцу заказать небольшую икону святителя Василия Великого и Димитрия Ростовского и дал посланному два рубля. Это было весеннее время, и земля раскисла так, что лошадь на пути завязла, едва к ночи приехал посланный и застал живописца в лихорадке.

Икону заказал я с целью, чтобы больная имела ее постоянно на груди. Не более как через неделю икона была привезена; освятив ее в церкви, я взял ее с собою в дом больной, но прежде чем я пришел, больная бранилась, кричала и велела запереть двери, не пускать попа. При появлении моем закричала: «Что ты это принес, не ходи сюда, что ты меня мучишь, ты знаешь, я послан заслуживать чин, я уже несколько лет живу в ней и получу чин». — «Разве между вами есть и старшинство?» — «У нас большой господин есть, у него несметные легионы: представь себе поле осенью, когда оно распахано, и сколько глаз твой обнимет, все черное; такая у нас темная сила, мы вели брань с Ангелами, сам господин дрался». — «Что

же вышло из этого? Вы были повержены и будете мучимы на Суде». — «Это еще не скоро будет». — «Ты обратись к милосердию Господа Иисуса». — «Он меня не примет». — «Нет, Господь сказал, что грядущего ко Мне не изжену вон». — «Он скажет: "Смирись и покорись", а я ему не покорюсь; мы еще долго будем бороться с Ним».

Когда я хотел возложить икону, больная начала уклоняться и головою так быстро качала во все стороны, что с трудом могли возложить на нее образ. Во время молебна кричала: «Хоть выгонишь, а как только не перекрестится Агафья, я опять войду и буду мучить ее».

К концу Великого поста больная находилась в нормальном состоянии. На Страстной Седмице — очень слабая, но ходила в церковь, говела, приобщалась Святых Таин. В июне месяце пошла с другими богомольцами в Митякинскую станицу Войска Донского поклониться местночтимой иконе Божией Матери, а оттуда привезли ее на подводе. Прежняя болезнь возвратилась. Когда по просьбе мужа пришли служить молебен, больная встретила такими словами: «Вот я опять буду мучить Агафью, она не перекрестилась, когда пила воду из криницы, я и вскочил в нее».

Это был последний случай: во время чтения молитв больная пришла в сознание и болезнь не возвратилась. При посещении больной много раз приходилось мне слышать рассуждения о предметах, совершенно неведомых и недоступных простой женщине, но тогда, к сожалению, не приходило в голову записывать это, ибо имелось в виду достигнуть только одного: умолить Господа Бога силою благодати Своей исцелить больную от страданий.

В настоящем случае, сопоставляя это событие с явлениями, которые пришлось наблюдать при знакомстве со спириткою, и усматривая тождество в омрачении ума,

в неестественном раскрытии тайных, никому неведомых деяний и посторонней силы, действующей в организме, — желательно было бы, чтобы и другие высказались по этому предмету. В практике священнической, конечно, не мне одному пришлось видеть это, а собранные факты могли бы помочь разъяснению дела с христианской точки зрения, рассеять современные заблуждения и спасти тех, кои по легкомыслию могут дать в себе место действию и насилию нечистого духа.

Из «Харьковских Епархиальных Ведомостей», 1883 г.

# Не верись за подовные дела!

ы все заботишься о каком-то будто не полученном мною твоем письме, в котором было писано что-то, для тебя нужное. Чтобы успокоиться, опять напиши об этом. Я вчера разбирал твои письма; и их у меня целая куча, важных и неважных. А важнее всего то письмо, в котором ты пишешь, что ты по жалости и по мнимой любви взялась не за свое дело лечить сестру, которая больна не телесною болезнью. Я тебе говорил лично и теперь повторяю: вперед не берись за подобные дела. Ежели Пимен Великий по смиренномудрию и по охранению себя уклонялся от подобных дел, имея на то дарование от Господа, ты кто такая, что дерзаешь на сии вещи непрошенная. Паки повторяю: не дерзай вперед на такие вещи, если не желаешь подвергнуться сильным искушениям и навлечь на себя, во-первых — невыносимую брань плотскую, во-вторых — нападение и стужение от мысленных врагов, а *в-третьих* — гонение и от людей. Что за надобность самому на себя навлекать та-

кие страшные искушения. Преподобный Симеон Евхаитский советует уклоняться от одержимых злыми духами, так как бывали случаи, что через них враг путал и духовных людей. Несмотря на мнимую жалость и на мнимую любовь, под которыми тонко скрываются самомнение и высокоумие, а ты сама должна знать, какие горькие плоды проистекают от этих страстей. Послушай Писание, глаголющее: мерзок пред Господом всяк высокосердый. Посмотри и на апостола Павла, что он говорит. Не повелевает ли он предать такового сатане во измождение плоти, да дух (его) спасется в день Господа нашего Иисуса Христа (см.: І Кор. 5: 5)? Вот пример истинного человеколюбия. А ты заботишься избавить человека от измождения плоти, чтобы доставить ему временное спокойствие, прикрываясь, может быть, и мнимою пользою душевною. Но дело это выше тебя. Ты не священник, или иерей, который искусною исповедью имеет духовную власть помогать таким людям; но и в таком случае не всегда последует совершенное исцеление. Это зависит только от воли Божией и от мановения Самого Господа, Который о всех промышляет и устрояет полезное и душеполезное, и спасительное. Люди же не только не сильны сами собою что-либо сделать, но и не всегда понимают, что душеполезно для человека. Хотя иногда и мнимся мы усердствовать и жалость являть к ближнему, но весьма часто не понимаем ни других, ни себя, а лишь вовлекаемся в это тонким самомнением и высокоумием. Пусть эта больная понудится исповедовать новому вашему духовнику то, о чем тебе объявила; а после видно будет, возымеется ли надобность приехать к нам. Если хочешь иметь действительную жалость к таким людям, то можешь посоветовать им, чтобы искренне исповедовали свои грехи духовному отцу и не стыдились ничего утаивать, так как наказание бывает человеку не только за грехи, но больше за недостойное причащение Святых Тайн. Самой же, по своему усердию, тебе выслушивать такие грехи очень, очень не полезно, ради искушений, о которых сказано выше.

... (тебе) Господь поможет устроиться лучше, если постараешься воздержаться от самочиния, непрошеного усердия в отношении ближних. Прости же и остави.

Из собрания писем Оптинского старца иеросхимонаха Амвросия.

# Страшная болезни

**г**еснование — одна из самых страшных, мучительных **О**и, можно сказать, неизлечимых болезней. Когда именно появилась она в мире, когда стала мучить и терзать людей, об этом никто ничего не знает, так давно она появилась, так долго царствует она в мире! Наибольшего развития и процветания беснование достигло во времена Христа Спасителя. Но и теперь оно довольно распространено, и теперь везде и всюду можно видеть несчастных больных, одержимых духом злобы поднебесным (см.: Еф. 6: 12). Они-то, между прочим, служат самым неопровержимым доказательством существования бесов, злых духов... Не может быть никакого сомнения в существовании бесноватых в той именно форме, в какой обыкновенно представляет их себе наш простой народ. Потому-то и Спаситель и ученики Его имели постоянные столкновения с бесноватыми, исцеляли их и описывали их такими чертами, по каким и теперь мы узнаем этого рода больных.

Вот два евангельских свидетельства, которые как нельзя лучше показывают полное тождество бесноватых древнего и нового мира. Один из народа сказал Спасителю: Учитель! я привел к Тебе сына моего, одержимого духом немым: где ни схватывает его, повергает его на землю, и он испускает пену, и скрежещет зубами своими, и цепенеет... Иисус сказал... Приведите его ко Мне. И привели его к Нему. Как скоро бесноватый увидел Его, дух сотряс его; он упал на землю и валялся, испуская пену. И спросил Иисус отца его: как давно это сделалось с ним? Он сказал: с детства; и многократно дух бросал его и в огонь, и в воду, чтобы погубить его; но, если что можешь, сжалься над нами и помоги нам (Мк. 9: 17—22).

Еще пример: Пришли на другой берег моря, в страну Гадаринскую. И когда вышел Он из лодки, тотчас встретил Его вышедший из гробов человек, одержимый нечистым духом, он имел жилище в гробах, и никто не мог его связать даже цепями, потому что многократно был он скован оковами и цепями, но разрывал цепи и разбивал оковы, и никто не в силах был укротить его; всегда, ночью и днем, в горах и гробах, кричал он и бился о камни (Мк. 5: 1—5). Таковы же и современные бесноватые. Они тоже быотся о камни, о землю, о церковные плиты и помосты, отличаются необыкновенной телесною силой, кричат, богохульствуют, бранятся, испускают пену и т. д. Таких больных Иисус Христос называл «бесноватыми», их болезнь приписывал врагу рода человеческого и единственным средством избавления от нее считал «молитву и пост» (см.: Мф. 17: 21).

В Евангелии говорится, что приводили к Христу Спасителю многих бесноватых. И Он исцелил многих, изгнавши многих бесов, и не позволял бесам говорить, что они знают, что Он Христос (см.: Мк. 1: 34).

Вообще рассказывается, что Он проповедовал в синагогах, по всей Галилее и изгонял бесов. Двенадцати своим ученикам, отправляя их на проповедь, Он дал власть изгонять бесов, чем они и пользовались (см.: Мк. 6: 13; Лк. 10: 17). О Марии Магдалине известно, что из нее Господь изгнал семь бесов (см.: Лк. 8: 2). Наконец, среди тех знамений, какие обещаны были Господом Иисусом Христом верующим в Него, изгнание бесов, нужно заметить, поставлено на первое место (см.: Мк. 16: 17).

О влиянии злых духов на людей говорит, между прочим, опыт тех лиц, которые следят за своей жизнью. Вот что пишет приснопамятный отец Иоанн Кронштадтский: «Понаблюдайте за собою и за другими во время раздражительности и злобы, когда вам или другому кому хотелось бы уничтожить лицо вам враждебное, истинно или мнимо; сравните следующее за этим (иногда в скором времени по действию Ангела хранителя) спокойствие, кротость и доброту характера вашего или человека, за которым вы наблюдали, с только что минувшим противоположным состоянием, и вы скажете себе: «Нет, это, кажется, совсем не тот человек, который недавно перед этим злился и ярился, это — человек, из него же бесы изыдоша». В нем ни тени прежней злобы и прежнего бессмыслия...»

Некоторые отвергают бытие злых духов, несмотря на такие явления в жизни людей, которые ясно свидетельствуют о существовании бесов. Если всякое явление имеет соответствующую причину и от плодов познается древо, то кто не увидит в безумно-злобствующем человеке действующего внутри его злого духа, который не может себя являть иначе, как только таким образом, часто не соответствующим характеру злобствующего лица и последующим его действиям. Кто в излиянии человеческой злобы не увидит действия

начальника и создателя злобы, тот принадлежит к числу имеющих уши, но не слышащих и имеющих ум, но не разумеющих... Ведь каждый человек, подверженный раздражительности и дышащий злобою, сам ощущает ясно в груди своей присутствие враждебной злой силы, заставляющей его действовать как бы непроизвольно, обратно тому, как он по разуму и влечению хотел бы действовать.

Итак, влияние злых духов на людей несомненно и простирается, по словам Спасителя, до того, что диавол поселяется в грешнике, как в своем доме; и не только сам обитает, но приводит еще лютейших духов (см.: Мф. 12: 43—45). Хозяин может в своем доме делать все, что ему угодно. Равным образом и диавол поступает с грешною душой. О том, насколько велика зависимость грешника от диавола, засвидетельствовал Спаситель и в другом месте. « $B\omega$ , — говорит Он нераскаянным иудеям, — отца вашего диавола есте и похоти отца вашего хощете творити» (Ин. 8: 44). Сравнение здесь очень сильное. Как сын получает свое духовное бытие от отца, так и грешник получает свое духовное бытие от диавола, который и воспитывает своего сына возле себя. Очень наглядно изображает зависимость грешника от диавола и апостол Павел: он называет грешника живо уловленным от диавола в его волю и заповедует верующим молиться о таковых в надежде, не даст ли им Бог покаяния к познанию истины, чтобы они освободились от сети диавола (ІІ Тим. 2: 25—26). Подобно тому как птица вся находится в руках ловца, так и грешник — в руках диавола. Но тогда как птица чувствует свою неволю и бьется в сети, чтобы прорвать ее, грешник и не примечает своего плена и потому не старается освободиться от него.

Но есть ли бесноватые в наше время, подобные тем, которых Господь во время земной Своей жизни благоволил исцелить? На этот вопрос отвечает святой праведный Иоанн Кронштадтский так: «Бесноватые были прежде, они есть и ныне; только ныне, в новой благодати, бесы действуют скрытнее и хитрее, чем в то старое время, когда их сила и власть над людьми не была еще торжественно сокрушена и им было гораздо больше простора в мире. И теперь, впрочем, бешеных людей очень и очень много. Кому из нас не известен нынешний род бесноватых и бешеных пьяниц?.. Есть и другой род беснующихся: это люди злые, раздражительные, гневные... есть беснование скупых... есть бешенство плотской страсти, как равно много других родов и видов беснования. Но я видел настоящих бесноватых, в которых вселялись бесы по неисповедимым судьбам Божиим и производили в них умственное помешательство, произносили страшные хулы и сквернословия; видел, как ужасно бросали они одного несчастного из угла в угол, нудили его лезть на стену и пр.».

Святые Отцы Церкви первых веков, начиная со святого мученика Иустина, говорят об изгнании христианами демонов из бесноватых с такою уверенностью и положительностью, что не остается места для сомнения в действительности того, о чем они говорят. Вот что мы читаем относительно этого предмета у просвещеннейших писателей тех времен, когда еще совершалась борьба христианства с язычеством и когда между христианами часто встречались одержимые злыми духами. «Был ли когда-нибудь смертный, подобный Иисусу Христу? Нужно только произнести Его имя, и бесы бегут, прорицатели замолкают, пророки-жрецы немеют, и все искусство хитрых магов посрамляется... Ученики Иисуса именем Его и святым знамением Его стран

даний изгоняют нечистых духов. Это доказывается тем, что в присутствии христиан магические жертвоприношения остаются без всякого действия, и даже самые знаменитые оракулы не дают никаких ответов...»

«Иисус соделался человеком ради верующих в Него людей и для сокрушения демонов. Это и теперь мы можем узнать из того, что происходит пред нашими глазами, ибо многие из христиан исцеляли и ныне еще исцеляют множество одержимых демонами, заклиная именем Иисуса Христа, распятого при Понтии Пилате...

Вам известно, что сами демоны приходят в сильный трепет от наших заклинательных слов именем Единого Истинного Бога и или тотчас оставляют тела одержимых ими, или постепенно удаляются, смотря по вере страждущего или по желанию исцеляющего... Что касается демонов, то мы не только не отвергаем их, но сражаемся с ними, преследуем их, изгоняем из тела человеческого, как это всякому известно... Приведите в судилище человека, о котором известно, что он одержим демоном, и пусть христианин, какой бы он ни был, прикажет демону говорить. Демон сознается, что он действительно демон и что в иных случаях ложно выдает себя за Бога...»

Верование Святой Церкви в бытие злых духов и их зловредное влияние убедительно выразилось в ее молитвах и молебных чинах. В своих молитвах Святая Церковь настойчиво поучает верующих просить Бога об избавлении от злых демонов, лукавых бесов, врагов бесплотных. Избави мя, Господи, настоящаго обстояния бесовскаго... Изми мя от уст пагубнаго змия, зияющаго пожрети мя и свести во ад жива. Да воскреснет Бог, и расточатся врази Его... да погибнут беси от лица любящих Бога и знаменующихся крестным знамением... Избави мя диавольскаго поспешения. Спаси

мя, яко Бог мой еси и Создатель... да не убо похитит мя сатана и похвалится, Слове, еже отторгнути мя от Твоея руки и ограды... Сподоби мя, Боже, поработати Тебе без лености, якоже поработах прежде сатане льстивому. Наставляет Святая Церковь прибегать к Пресвятой Богородице с такой молитвой: Избави мя от огня вечнующаго и червия же злаго и тартара; да мя не явиши бесом радование, иже многим грехом повинника... Научает молиться и Ангелу хранителю, дабы он не дал места лукавому демону обладати христианином насильством смертнаго сего телесе, дабы возбранял демонам мучить нас.

В чине Святого Крещения, употребляющемся в Церкви и доныне, требуется от восприемников, чтобы они за крещаемого отреклись от диавола, и всех дел его, и всея гордыни его. Возможность же существования бесноватых, как действительно одержимых злыми духами, Церковь признает тем, что имеет особый чин «Об избавлении от духов нечистых». Это последование вместе с тем открывает нам и несомненную веру Церкви в силу имени Христова и данную Им пастырям Церкви власть над нечистыми духами, чтобы изгонять их (см.: Мф. 10: 1). «Поэтому, — говорит праведный Иоанн Кронштадтский, — упорное неверие в бытие злых духов есть настоящее беснование, ибо идет наперекор истине, наперекор Божественному откровению. Отрицающий злого духа человек уже поглощен диаволом и, сидя во тьме и сени смертней, не в состоянии зреть Солнце правды».

> Из книги «Чудесные исцеления по молитвам отца Иоанна Кронштадтского за последние годы»

## Чудеса и видения

#### ГОНЕНИЕ НА ИКОНЫ

Стояла в полночь на молитве преподобномученица Феодосия (VIII в.). Вдруг явился ей диавол: «Ты на меня ополчаешься, ополчусь же крепко и я на тебя. Да не только на тебя, но и на всех христиан, потому что я нашел такого человека, через которого могу воздвигнуть брань на Церковь и многих отвращу от поклонения иконе Христовой, и пойдут вслед меня, творя мою волю».

Святая Феодосия, осенив себя крестным знамением, сказала: «Проклят будь ты, диавол, враг христиан, и все козни твои да упразднятся силою Христа Бога нашего», — и диавол исчез.

#### **МАТЕРИНСКИЙ ЗАВЕТ**

До принятия христианства преподобномученик Никон (III в.) был воином. Отец его был язычником, а мать — христианкой.

Увещевая будущего святого к познанию Христа и объясняя силу Креста Христова, мать говорила: «Любезный сын мой, если когда случится тебе впасть в какую-нибудь беду, как часто бывает во время войны, ограждай себя знамением крестным и избежишь руки врагов. Защитишь себя от всякой раны: не поразит тебя никакая стрела, ни копье, ни меч, и невредим будешь среди сражения».

Случилось греко-римским войскам идти на сражение, пошел и Никон со своим полком. И вот Никон очутился среди врагов в великой опасности: видя многих из своих товарищей убитыми, и сам уже ждал смерти.

Вспомнив же увещания матери, возвел очи свои к небу и, вздохнув из глубины сердца, вооружился знамением

святого креста и произнес: «Христе Боже всесильный, покажи во мне в час этот силу Креста Твоего, чтобы и я стал рабом Твоим и вместе с родившей меня матерью поклонился Тебе».

Сказав это, Никон ободрился и копьем в короткое время убил около ста восьмидесяти храбрых воинов из вражеских полков, а прочих прогнал. Никто не мог устоять против него — так действовала сила Креста Христова.

Тогда Никон прославил Бога: «Велик Бог Христианский, знамением Святого Креста Своего побеждающий и прогоняющий врагов». А воины греко-римские удивлялись: «О, чудо великое! Никогда не видали и не слыхали мы ни об одном воине, который так храбро сражался на войне, как ныне Никон».

Войска были распущены, Никон возвратился в свой дом и, прославляя Бога, рассказал матери, что сотворил с ним Христос Господь силой Святого Креста Своего во время сражения.

#### БОГАТЫЕ ПОХОРОНЫ

Блаженный Андрей, Христа ради юродивый (Хв.), идя по Царьграду, увидел, что навстречу ему несут покойника. Умерший тот был весьма богат, множество народа шло за гробом его со свечами и подсвечниками, клирики пели обычные при погребении песни, и слышен был великий плач его родных.

Святой увидел внутренними духовными очами, что делалось над тем мертвецом. Множество эфиопов шли перед погребальной процессией и громко кричали: «Горе ему, горе ему!» В руках они держали мехи и сыпали пепел на народ, шедший около умершего. Бесы плясали и смеялись, подобно бесстыдным блудницам, некоторые лаяли, как псы, другие ворчали, как свиньи, потому что мертвец тот был им в радость и веселие.

Одни кропили его злосмрадной жидкостью, а другие около гроба летали по воздуху. Из тела грешника исходил великий смрад, и бесы, идя вслед, плескали руками и ногами, производя громкий топот и ругаясь над поющими: «Не дай Бог ни одному из вас, несчастные христиане, видеть света, потому что поете над псом: "Со святыми упокой душу его", называете рабом Божиим того, который повинен всякому злу».

Потом увидел блаженный Андрей, как один из князей бесовских, имевший огненные глаза и державший в руке серу и смолу, шел к гробу несчастного, намереваясь сжечь тело его.

По совершении погребения святой видел плакавшего горькими слезами Ангела в образе красивого юноши. Когда он поравнялся со святым Андреем, блаженный, думая, что этот юноша один из близких к умершему, потому и плачет, спросил: «Скажи, ради Бога, какая причина твоего плача? Я никогда не видал, чтобы кто-нибудь плакал об умершем так, как ты». И сказал ему Ангел: «Я был приставлен к мертвецу, которого ты видел и которого взял себе диавол. Это и есть причина плача и скорби».

Блаженный вопросил: «Поведай мне, каковы были грехи, ради которых диавол взял его в свои руки?» Ангел отвечал: «Поскольку ты хочешь узнать об этом, избранник Божий Андрей, не умалчивая ни о чем, расскажу, потому что вижу доброту святой души твоей, блистающую, как чистое золото. Увидев тебя, я немного утешился от своей печали.

Этот человек был в чести у царя, но весьма грешен и жесток в жизни своей. Блудник, прелюбодей и содомлянин, мздоимец и клятвопреступник, он был льстив и немилосерд, сребролюбив и лжив, человеконенавистник и злопамятен. Бедную прислугу свою морил голодом, му-

чил побоями и наготой, без одежды и обуви оставляя в зимнее время. Многих убил и закопал под конский помост.

Но пришла на него жатва, смерть застала его не покаявшимся, а потому и взяли душу его бесы, а скверное тело, ты сам видел, с каким поруганием провожаемо было от злых духов. Того-то ради, о душа святая, и сокрушаюсь я и, одержимый великой печалью, плачу, что хранимый мною стал ныне в смех демонам».

После слов Ангела Андрей сказал: «Молю тебя, друже, оставь этот плач, поскольку человек тот совершал скверные дела и умер без покаяния, а значит, он принял достойное по делам своим. А ты, пламенновидный, исполненный всякого добра, слуга Господа Саваофа Вседержителя, будешь с этого времени обитать вовеки в селениях Бога твоего».

Шедшие в это время по улице, на которой Андрей беседовал с Ангелом, видя его одного, стоящего и беседующего, Ангела же не видя, недостойные сего, говорили друг другу: «...Смотрите на юродивого, как он глумится и бессмысленно разговаривает со стеной»... При этом толкали его и отгоняли: «...Что с тобой, юродивый, недостойный беседовать с людьми, ты разговариваешь со стеной?»

Святой же молча отошел в сокровенное место и, вспомнив о несчастном мертвеце, горько плакал о его погибели.

Избранные места из житий святых

О ПЕРЕНЕСЕНИИ СКОРБЕЙ

#### О ПЕРЕНЕСЕНИИ СКОРЬЕИ

Несмотря на это (на многочисленные болезни. — *Авт.*), он (старец Амвросий Оптинский. — *Авт.*) не только никогда не скорбел о своих болезнях, но даже считал их необходимыми для своего духовного преуспеяния. Веруя вполне и уразумевая собственным опытом, что *аще* 

и внешний человек тлеет, обаче внутренний обновляется по вся дни, он никогда не желал себе совершенного выздоровления. И другим потому всегда говаривал: «Монаху не следует серьезно лечиться, а только подлечиваться, для того, конечно, чтобы не лежать в постели и не быть в тягость другим».

Из жития преподобного Амвросия Оптинского

#### ОБ ОТНОШЕНИИ ЗЛЫХ ДУХОВ К ЧЕЛОВЕКУ

Об этом Церковь Православная учит так: «Они виновники всякого несчастия, хулители Божеского величия, развратители человеческих душ». Священное Писание предостерегает нас: Трезвитеся, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища кого поглотить (I Пет. 5: 8).

Впрочем, надобно знать, что демоны не могут употреблять насилия ни над одним человеком, ни над другою какою-либо тварью, если Бог не попустит им... Сверх того, должно всякому знать и то, что они не могут принудить человека ко греху, а только обольщают его искушениями, ибо человек имеет свободную волю и сей свободе его даже Сам Бог не делает какого-либо насилия или принуждения.

# Неустрашимость христианина в бедах и скорбях

осподь Бог — ближе к тем Своею благодатию, которые находятся в печали и многих злостраданиях, нежели к тем, которые постоянно благоденствуют во всем и не знают нужды. Господь не только любит убогих и нуждающихся, но благословляет и тех, которые им благословов не только любит убогих и нуждающихся, но благословов не только любит убогих и нуждающихся, но благословов не только любит убогих и нуждающихся, но благословов не только любит убогих и нуждающихся не благословов не только любит убогих и нуждающихся не только любит убогих и нуждающих не только любит убогих не только не только любит убогих не только не только

годетельствуют: Давид, ублажая их, говорит: Блажен, кто помышляет о бедном [нищем]! В день бедствия избавит его Господь. Господь сохранит его и сбережет ему жизнь; блажен будет он на земле. Ты не отдашь его на волю врагов его. Господь укрепит его на одре болезни его. Ты изменишь все ложе его в болезни его (Пс. 40: 2-4).

По толкованию святителя Иоанна Златоустого и святителя Амвросия, епископа Медиоланского, Бог посещает болящих или находящихся в скорби и печали и услаждает их невзгоды различными радостями и милостию Своею, наподобие того, как бы Сам Он, Господь, постилал для них постелю для удобнейшего им лежания, как это делают иногда милосердные женщины, услуживающие больным, поправляя их постель и тем доставляя им облегчение в болезни и успокаивая их своим состраданием и любовью. Сама Пречистая Дева Богородица и Христос Господь доставляют большое утешение и ослабу находящимся в болезнях и печалях, если только будут достойны они в душах своих такого посещения и принятия благодатного Небесного дара и заступления. Язычник Сенека, еще до осияния людей светом благодатного Учения Христова, высказал много мыслей, достойных Божественной мудрости, говоря: «Прошу и умоляю вас усерднейше, не ужасайтесь тех средств (иногда строгих, острых), которыми Бессмертный Бог возбуждает душу к лучшим подвигам: печаль родит добродетель (исправление). Тех, воистину, прилично назвать жалкими людьми, которые, живя в излишнем изобилии и не зная нужды, падают духом, которых праздность одолевает и расслабляет, как долговременная тишина моря приучает моряков к праздности и лени в безбурное время. Бог же кого любит и испытывает, тех чаще наказывает бедствиями, посещает болезнями — словом, обучает их; а тех, которых, по-

видимому, держит в ослабе, многое им прощая, тех нерадивых к исправлению и ленивых соблюдает Он на жертву грядущих зол. Вы сошли с истинной дороги, с прямого пути, если думаете, что есть некоторые люди, изъятые из общей участи грешных людей претерпевать в настоящей жизни скорби и неприятности; придет каждому очередь испытать их и постигнет его неожиданно беда, как собственное его приобретение, часть его или жребий. Кто кажется, по-видимому, освобожденным от всяких бедствий, тому дана только отсрочка до другого времени, когда и он не избежит их». Спросите: зачем Всеблагий Бог людей добродетельных посещает или болезнями, или другими бедствиями? Отвечать на этот вопрос будет нагляднее через решение другого вопроса, более близкого к нашему пониманию: почему во время войны или другой опасности посылаются для выполнения опасных или рискованных предприятий люди самые способные и мужественные? Ответ на это нетруден: военачальник для совершения таких дел выбирает или вызывает и способнейших для того людей, мужественных и расторопных, которые могли бы ночным нападением поразить врага или высмотреть удобнейший обход неприятельской армии, устроить удобный путь для своего отряда через реки и горы и т. п., и никто из избранных воинов не ропщет на военачальника за свое назначение, не говорит: «Он с умыслом послал меня на погибель», — напротив, каждый с удовольствием старается с большим успехом выполнить оное, презирая труды и опасности. Подобно храбрым воинам, должны поступать и те малодушные и нетерпеливые из христиан, которым Промысл Божий попускает претерпеть и перенести что-либо скорбное, тяжелое и печальное, ободряя себя и укрепляя мыслью, что Бог признал их достойными для перенесения возложенного на них бремени и что Он не возложит больше того, сколько могут понести их человеческие немощные силы.

Сама Премудрость Божия говорит: Бог испытал их и нашел их достойными Себя (Прем. 3: 5), и апостол Павел удостоверяет в том же всех, говоря: Верен Бог, Кото-<mark>рый н</mark>е попустит вам быть иск<mark>ушаемыми сверх сил</mark>, <mark>но при искушении даст и облегчение, так что</mark>бы вы могли перенести (I Кор. 10: 13). Поэтому умоляю вас, братия, избегайте всякого сладострастия и бегите так называемого счастья или роскоши, которые расслабляют и приводят в изнеможение душу и тело. Бог поступает с добродетельными людьми таким образом, как поступает учитель со своими благонадежными (преуспевающими) в науках учениками, требуя от них больших трудов и заставляя их разрешать неудоборешаемые задачи. Бог, знающий наперед, какими средствами можно доставить нам случай вступить на высшую ступень нравственного совершенства, испытывает нас к восхождению от низших степеней добродетели на высшие. Всякое обучение добрым делам кажется для бренного тела жестоким и скорбным; попускает ли Бог на нас какое несчастье, великодушно перенесем его: это не есть гнев Божий к нам, но доставление нам случая для нашего подвига, влекущего за собою награду, и чем более совершим подвигов, тем сделаемся мужественнее. Совершенной победы над злом достигает человек терпением. Как золото очищается огнем, так бедствия укрепляют человека. И что в этом удивительного? Дерево, растущее в глуши и затишье, не бывает упругим, твердым и крепким, если оно не подвержено при возрастании частым сильным ветрам, потому что только через крепкие напоры ветра древесные частицы (атомы) сближаются между собою теснее и крепче, а корни глубже утверждаются в земле. Не долговечны и подвергаются скорому гниению и те деревья, которые растут в тиши на солнечных влажных долинах. Кто всем сердцем любит Бога и всею душою хранит в себе волю Божию, тот может дерзновенно во время бед и печалей с молитвенными словами обратиться к Богу: «Жалею, о Боже мой, что прежде Ты не открыл предначертаний обо мне святейшей воли Твоей, ибо я поспешил бы прежде совершить их, чем Ты позвал меня на то: хочешь ли взять обратно полученные мною от Тебя имения, честь и славу? Давно бы я готов был отдать их Тебе; хочешь ли взять моих детей? Я представлю их в Твою волю; хочешь ли какой-нибудь части моего тела? Возьми ее, весьма мало и скупо обещаю, ибо скоро все оставлю охотно; хочешь ли души моей? Почему же я откажу Тебе в этом? Не делаю ни малейшего замедления, молю Тебя: приими мою душу.

Все, что Ты дал мне, приими от меня: от доброхотного дателя требуешь Ты. Всякое дело Твое совершаю без всякого принуждения, ничего не претерпеваю без собственного соизволения, и Тебе, о Боже мой, не работаю, подобно рабу, но только соглашаю мою собственную волю с Твоею Святою волею».

Из книги Высокопреосвященнейшего Иоанна Максимовича, Митрополита Тобольского и Сибирского, «Илиотропион»

## Об уповании на Бога в приключающихся бедствиях

**Первое наставление**. Если тебя постигнет злое приключение, ты немедленно, тотчас же обратись к Богу и открой Ему свое сердце о том, чем ты страдаешь, что причиняет тебе нестерпимую боль. В этом отношении мы едва ли не все грешим сильно: когда тяготят бедствия и огорчения, то мы всем жалуемся и всех приводим в сожаление о нас, одного только Бога забываем; Он бывает последним из всех тех, к которым прибегаем мы, прося помощи, и тем порядок превращаем в беспорядок. Иначе поступал Давид; он говорил: Возвожу очи мои к горам (т. е. к жилищу Божию), откуда придет помощь моя. Помощь моя от Господа, сотворившего небо и землю (Пс. 120: 1—2).

Всякий, кто не поступает так в начале каждого несчастья, бывает встревожен гневом ли, болезнью или обидами до такой степени, что не может в себя прийти; а потому и при малейшем смущении тотчас же обратись к Богу, говоря: «Господи! Что повелишь мне делать?» И тотчас же услышишь ответ толкователя Божией воли: «Надейся на Господа; будь мужественен; да будет сердце твое крепко, и надейся на Господа. Злые замыслы прогони от себя и всеми силами не допускай их до себя, истреби их, а непрестанно держи в уме: "Господи! Что повелишь мне делать?"»

Второе наставление. Молчи и воздержи хотя уста и язык, когда не возможешь удержать ума; последуй благому и благотворному совету царя Давида: Я сказал: буду я наблюдать за путями моими (в поступках своих); буду обуздывать уста мои, доколе нечестивый предо мною. Я был нем и безгласен и молчал даже о добром (Пс. 38: 2—3).

Потому молчи; ибо если в бедствиях и притеснениях не обуздаешь языка, не удержишь его, то знай, что легко наживешь себе беду, споткнешься в словах — а потому безопаснее молчать, в особенности о своих противностях, а также и противниках. Ты не можешь говорить о них ничего хорошего? По крайней мере, не говори о них и злого слова; пусть будет совесть твоя утешителем тебе, а Праведнейший Бог — судиею, от очей Его твои противники и их злоумышления не скроются; уповай на Бога и молчи.

**Третье наставление.** Когда обратишься ты к Богу и привыкнешь молчать, тогда всего себя предоставь воле Божией, искренно покорись ей и благодари Бога, что Он благоволил удостоить тебя страдать невинно, а если и заслужил ты страдание, то своим терпением загладишь вину и обнаружишь свое незлобие. Покорный воле Божией человек держит Бога как бы в объятиях своих, говоря то же, что сказал Иаков, когда он боролся с Ангелом: *Не отпущу Тебя, пока не благословишь меня* (Быт. 32: 24—26).

Когда при опрокидывании лодки двое из близких друг ко другу сидящих крепко схватятся, то приходится обоим погрузиться в воду, если опрокинется лодка. Таким же образом необходимо для нас наитеснее присоединиться к Богу и покориться Его всеправедной воле в постигающих нас бедствиях, смиренно говоря: делай со мною, что Тебе угодно, о Боже мой, не упущу Тебя, и Тебя повлеку в глубину водную, и в самых волнах обниму Тебя, тем более уповая на Тебя, чем менее надеюсь на себя.

Четвертое наставление. Когда сколько-нибудь утихнет скорбная буря, обратись к молитве, призывай к себе на помощь Пречистую Божию Матерь, святых Ангелов и святых угодников Божиих и представь им свою нужду, свою беду всякую, и не довольно сделать это один раз, повторяй опять чрез многие дни, времена и целые годы, если того требует дело твое, не переставай до конца постоянным своим прошением отверзать Божию десницу, которую Он крепко сжал для оказания тебе просимой помощи. Езекия царь, получив грозное послание нечестивого Сеннахирима, пошел в дом Господень, и развернул его послание пред лицем Господним, и помолился, имея всегда в устах и сердце все упование на Господа Бога, говоря: Господи Боже Израилев, седящий на Херувимах! Ты один Бог всех царств земли, Ты сотворил

небо и землю. Приклони, Господи, ухо Твое и услышь [меня]; открой, Господи, очи Твои и воззри, и услышь слова Сеннахирима, который послал поносить [Тебя] Бога живаго! И ныне, Господи, Боже наш, спаси нас от руки его, и узнают все царства земли, что Ты, Господи, Бог один (IV Цар. 19: 14—16, 19).

И каждый, отягощенный печалью, разверни писание твое пред Богом и сколько имеешь обид и неприятностей — все их представь пред очи всеправеднейшего Судии и премилосердного Отца. Если же прошение твое не будет исполнено, то размышляй о непостижимости судов Божиих и о совершенном всеведении и Промысле Вышнего и всецело предоставь себя воле Божией. Ты поступил, как было должно, остальное Бог исполнит.

Пятое наставление. Посоветуйся с человеком мудрым и, по наставлению Сираха: Без рассуждения не делай ничего, и когда сделаешь, не раскаивайся (Сир. 32: 21). Более же всего остерегайся следовать своим вожделениям и влечениям; ибо потеряещь всякое терпение, погубишь всю кротость, если послушаешь внутренних своих советников, т. е. пристрастий и влечений, они не добрые советники. Скорбь постигла тебя не без Божия распоряжения; Ему же лучше всех известно, как ты освободишься от скорби и уничтожишь ее. Но если безвременно на что-нибудь отважишься, повторяя: «Так хощу делу быти, так повелеваю, вместо извета (возражений) волю мою представляю». Хотя это тебе и приятно, но оно расстроит Божие распоряжение о тебе, и впоследствии сам на себя станешь пенять (сожалеть), что приключил себе зло. Всякое зло мы сами себе причиняем своею непокорностью Богу; об этом говорит пророк со вздохом: У Господа Бога нашего — правда, а у нас стыд на лицах... оттого, что мы согрешили пред

Господом, и не покорялись Ему, и не слушали гласа Господа Бога нашего, чтобы ходить в повелениях Господа, которые Он дал пред лицем нашим (Вар. 1: 15, 17—18). И так каждый всю свою надежду возлагай на Бога, исполняя Его заповеди, и чем крепче будет надежда твоя на Бога, тем сильнейшим сделаешься против врага своего и будешь в покое и безопасности.

**Шестое наставление.** Если, несмотря на все твое усердие и заботливость, не сбывается что-либо по твоему желанию, не вознегодуй на Бога и ни на едино из Его творений; но размысли, что Богу известно до малейшей черты, что ты уже потерпел, что еще предстоит претерпеть тебе: Он желает изведать и укрепить твое мужество, а потому что Богу приятно, то самое и тебе да будет благоприятно. Да будет уверен всякий, кто не получил от Бога просимого предмета, что он не тщетно молился, он умолит Бога дать ему другое что-либо, несравненно лучшее.

Из книги Высокопреосвященнейшего Иоанна Максимовича, Митрополита Тобольского и Сибирского, «Илиотропион»

## Христианское звание

моляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны (Еф. 4: 1). Так апостол Павел увещевал современных ему христиан. Если и мы, братия мои, не желаем напрасно носить на себе святое звание христиан, то это апостольское увещание относится и к нам, как ученикам Христовым, ученикам святых апостолов.

Ничего не может быть важнее, необходимее, священнее для нас, как ходить, жить, поступать достойно звания христианского. Это святое звание так высоко и славно, что сами апостолы не находили, кажется, достаточно слов в языке человеческом, чтобы изобразить все его величие и славу. Они называют христиан родом избранным, царским священием, языком святых, людьми обновления, человеками Богоподобными, сынами и наследниками Всевышнего, сонаследниками же Христу — Единородному Сыну Божию.

Сам Владыка Господь и Судия наш искупил, очистил и освятил нас Своею Пречистою Кровию, излиянною на Кресте за грехи мира, усыновил нас Богу, Отцу Своему, соделал наследниками вечного и всеблаженного Царства Своего, соделал нас Своими друзьями и братьями: Я уже не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, потому что сказал вам все, что слышал от Отца Моего (Ин. 15: 15). Сам Он вводит нас во внутреннейшее святилища Своего, делает причастниками пренебесной Трапезы Своей — Своего Божественного Тела и Крови, того тела, которое распято и пострадало на Кресте за грехи наши, но которое воскрешено, превознесено, прославлено и обожено, в котором обитает всякое исполнение Божества телесие, так что, причащаясь сего Божественного Тела, мы бываем причастниками самого Божественного естества, становимся членами Тела Христова, как учит апостол, от плоти Его и от костей Его, соединяемся с Ним таким же теснейшим, неразрывным и живым союзом, как члены живого тела соединены с главою: Он — Глава, а мы члены Тела Его. В этом-то живом и неразрывном общении и в единении со Христом — Единородным Сыном Божиим — и состоит, братии мои, высочайшая честь и слава христианского звания нашего; в сохранении этого общения и единения со Христом— все упование вечноблаженной жизни нашей в Боге. Ибо какое следствие этого соединения нашего со Христом, как членов с Главою?

То, что все, совершившееся во Христе, совершается или должно совершиться и в нас, как Его членах. Его Пречистое тело, как жилище Божества, являло всемогущую, чудодейственную силу, так что от одного прикосновения руки Его исцелялись прокаженные и недужные, прозревали слепые и отверзался слух у глухих, восставали от одра расслабленные и воскресали мертвые; тою же силою живущего в нас Христа творили и творят бесчисленные знамения и чудеса все святые Божии человецы, этою же силою чудодействуют даже бездыханные телеса усопших святых, ибо так обетовал Сам Господь: Истинно, истинно говорю вам: верующий в Меня, дела, которые творю Я, и он сотворит, и больше сих сотворит, потому что Я к Отцу Моему иду (Ин. 14: 12).

Просветилось некогда на Фаворе лице Его, яко солнце, в показание той неизреченной славы, которую имеет Он у Отца прежде сложения мира; преобразит Он некогда и наше тело смирения, яко быти ему телу славы Его (Фил. 3: 21); тогда праведницы просветятся яко солнце, в Царствии Отца их (Мф. 13: 43).

Его Пресвятая душа по разлучении с телом на Кресте и по сошествии во ад не осталась во аде, но разрушила его и вышла из него победоносною; не будут заключены во аде и души верующих в Него, ибо Он имеет ключи ада и смерти (Откр. 1: 18). Отворяет — и никто не затворит, затворяет — и никто не отворит (Откр. 3: 7). Веруяй в Мя, говорит Он, не умрет, но прейдет от смерти в живот. Воскрес из мертвых Он, Глава наша, воскреснем и мы, Его члены: Ядущий Мою Плоть и пиющий Мою Кровь имеет жизнь вечную, и Я воскрешу его в последний день (Ин. 6: 54).

Вознесся на небо Он, Глава наша, вознесемся и мы, Его члены: Я иду приготовить место вам (Ин. 14: 2), сказал Он ученикам Своим, восходя ко Отцу Своему. И-когда пойду и приготовлю вам место, приду опять и возьму вас к Себе (Ин. 14: 3). Воссел на престоле Отца Своего Он — спосадит с Собою и всех, которые бодренно и неуклонно прейдут во след Его страдальческий путь земной жизни: Побеждающему дам сесть со Мною на престоле Моем, как и Я победил и сел с Отцем Моим на престоле Его (Откр. 3: 21).

Видите, братия, к какой высочайшей, непостижимой и неизреченной славе предназначил и призывает всех нас Господь Иисус Христос! Возлюбленные, говорит нам любимейший ученик Христов... еще не открылось что будем. Знаем только, что, когда откроется, будем подобны Ему (I Ин. 3: 2). Какая слава в мире может, не говорю — сравниться, а быть хотя бы тенью и призраком этой высочайшей славы?! Какое так называемое счастье земное достойно того, чтобы ради него забыть хотя на мгновение об этом — вечном блаженстве?! Какие бедствия или страдания временные не будут вознаграждены тысячекратно, забыты и не помянутся среди вечных радостей Царствия Божия?! Ибо думаю, что нынешние временные страдания ничего не стоят в сравнении с тою славою, которая откроется в нас (Рим. 8: 18).

С другой стороны, аще страждет един уд, с ним страждут вси уди (I Кор. 12: 26), тем паче состраждет ему глава. Поэтому во всем, что происходит с верующими, сочувствует им Господь, как Глава своим членам. Подвергаются ли верующие во Христа гонению, Господь упрекает гонителя: Савле, Савле, что Мя гониши (Деян. 9: 4)? Алчет и жаждет верующий, с ним алчет и жаждет Сам Господь: Ибо алкал Я, и вы не дали Мне есть;

жаждал, и вы не напоили Меня (Мф. 25: 42), упрекает Он людей, жестокосердных к своим собратиям. Заключен ли верующий во Христа в темницу или лежит на одре болезни, и Господь говорит: Был болен, и вы посетили Меня; в темнице был, и вы пришли ко Мне... истинно говорю вам: так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне (Мф. 25: 36, 40). Радуются ли чему ученики Христовы, сорадуется им Сам Господь: в тот час возрадовался духом Иисус (Лк. 10: 21), когда ученики Его возвратились с радостью и говорили: Господи! и бесы повинуются нам (Лк. 10: 17). Плачут ли о чем друзья Христовы, с ними плачет и Он: Иисус прослезился (Ин. 11: 35), замечает евангелист, когда встретили Его плачущие сестры умершего Лазаря.

Вот под какою высокою защитою состоим мы, братия, доколе пребываем в единении со Христом, как члены с Главою! При такой защите что может поколебать верного раба или, лучше сказать, друга Христова? Что может привести его в страх, малодушие, уныние и отчаяние? Угрожает опасность, угрожает не ему одному: Аще бо и пойду посреде сени смертныя, не убоюся зла, яко Ты, Господь, со мною еси (Пс. 22: 4). Обуревает печаль и уныние, он возверзает печаль свою на Господа и пред Ним возвещает ее, веруя несомненно, что Господь услышит его в день печали, защитит его имя Бога *Иаковля* (Пс. 19: 2). Постигают несчастья и скорби: *С* ним есмь в скорби, говорит Господь. Ты — Мой... Будешь ли переходить через воды, Я с тобою, — через реки ли, они не потопят тебя; пойдешь ли чрез огонь, не обожжешься (Ис. 43: 1—2). Призови Мя в день скорби твоея, и изму тя, и прославиши Мя.

> Из слова архиепископа Херсонесск<mark>ого</mark> Димитрия

### СОДЕРЖАНИЕ

| От | автора                                         | 3   |
|----|------------------------------------------------|-----|
| НА | ПРИХОДЕ (из современной практики)              |     |
|    | Кто, кто в тереме живет?                       | 4   |
|    | Беснование — духовная чума современности       |     |
|    | Нужны ли молебны о болящих?                    |     |
|    | За что и как бесы входят в человека?           |     |
|    | Ответы на вопросы духовноболящих               | 49  |
| И3 | истории духовной болезни                       |     |
|    | Изгнание злых духов                            | 97  |
|    | Кликуши                                        | 102 |
|    | На аспида и василиска наступиши                | 114 |
|    | Беснование                                     |     |
|    | О посрамлении бесов                            |     |
|    | Сколько козней у диавола!                      |     |
|    | Не берись за подобные дела!                    |     |
|    | Страшная болезнь                               |     |
|    | Чудеса и видения                               |     |
|    | Гонение на иконы                               |     |
|    | Материнский завет                              | 143 |
|    | Богатые похороны<br>О перепесении скорбей      |     |
|    | Об отношении злых духов к человеку             |     |
|    | Неустрашимость христианина в бедах и скорбях   | 147 |
|    | Об уповании на Бога в приключающихся бедствиях |     |
|    | Христианское звание                            | 155 |
|    |                                                |     |

